




EL MENÚ DE CHILE  
RECONOCIMIENTO A LAS  
COCINAS PATRIMONIALES 2024 

Diciembre 2025

ISBN (papel): 978-956-244-656-3

Ministra de las Culturas, las Artes y el Patrimonio

Carolina Arredondo Marzán

Subsecretaria del Patrimonio Cultural

Carolina Pérez Dattari

Directora del Servicio Nacional del Patrimonio Cultural

Nélida Pozo Kudo

SubdirectorA (s) de Patrimonio Cultural Inmaterial

Paula Jaraquemada Rasse 



Cueca para El Menú de Chile

Luis Hernán Ortúzar Araya, "Chincolito"

Hoy día el menú de Chile 

viene a dentrar en razón

porque le adornan la entrada 

la papa y el requezón

‡

El guiso se prepara

sabrozo queda 

encierra sus sabores

la olla de greda 

‡

La olla de greda ay si

con su nobleza 

adorna con su nombre 

la mejor mesa 

‡

En el almuerzo y cena 

gutita llena.



Índice

	 6	 Presentación de la autoridad  
		  Celebrando el alma de Chile en cada plato 

	 9	 Prólogo:  
		  Manos que cocinan memoria, sabores que cruzan territorios

	 	 Menú ganador

	 13	 De hierro y greda: Olletas del trabajo campesino-machero del territorio 

		  Putú Huenchullamí | Constitución, Región del Maule   

	 	 Menciones honrosas

	 39	 El Porfiado se come en El Frío | Palena, Región de Los Lagos  

	 56	 Menú Maderero | Tortel, Región de Aysén 

	 71	 La Pollona: Sabores que resguardan el territorio  

		  | Los Ángeles, Región del Biobío 

	 88	 Nuestras Comidas: Legado de los ancestros del Valle de Codpa 

		  | Camarones, Región de Arica y Parinacota



6

el menú de chile

Celebrando el alma de Chile en cada plato  

Hoy, con el corazón rebosante de orgullo y gratitud, tenemos el privilegio de 
reunirnos en las páginas de este libro para celebrar lo que nos define, lo que 
nos une, lo que nos nutre más allá del sustento: ​nuestras cocinas patrimoniales.  
"El Menú de Chile", en su quinta edición, es mucho más que un concurso; 
es una profunda invitación a sumergirnos en el valor cultural e histórico de 
nuestras tradiciones culinarias, a reconocer las capas de historia, sociedad, 
economía y afecto que se entrelazan en cada preparación. 

Este volumen es un testimonio vibrante de la diversidad y riqueza que brota 
de cada rincón de nuestro extenso territorio. Aquí encontrarán las propuestas 
galardonadas, provenientes de distintas regiones, de comunidades que, a tra-
vés de sus relatos y sus platos, nos comparten el orgullo inquebrantable por 
su tierra, sus productos y sus maneras únicas de preparar el alimento. Cada 
receta es una ventana a la memoria y la oralidad, espacios donde se gesta un 
invaluable intercambio de conocimientos, saberes, afectos, recuerdos y ese 
profundo sentimiento de pertenencia que cimienta nuestra identidad. 

En cada menú premiado resuena un eco común: la reverencia por los relatos 
familiares o comunitarios, el respeto por la tierra que nos cobija y la devoción 
por la comunidad a la que se pertenece. Esto nos recuerda, sin lugar a dudas, 
que las cocinas tradicionales trascienden la mera técnica o los ingredientes; 
son recuerdos, emociones, encuentros y vivencias de personas. Son el acto 
de reunirse, de compartir, de dialogar en torno a un plato que narra una 
historia común. 

A través de las generosas propuestas de Putú, Los Ángeles, Camarones,  
Palena y Tortel, este libro nos revela la asombrosa pluralidad de las prácticas 
alimentarias en Chile. Nos sumerge en rituales, técnicas y costumbres que 
no solo hablan de comida, sino de emociones profundas, de vínculos socia-
les inquebrantables, de tradiciones ancestrales y de la vital importancia de 
lo colectivo como pilar para la preservación del patrimonio inmaterial que 
enriquece nuestra nación. 

Es inmensamente gratificante ver cómo las preparaciones aquí contenidas ele-
van con orgullo los productos locales, abrazando conceptos tan actuales como 
la nutrición sana y sostenible. Cada plato es una manifestación concreta del 



7

el menú de chile

respeto por los ciclos de la naturaleza, el consumo responsable, la invaluable 
biodiversidad y la profunda riqueza del intercambio material y simbólico que 
surge al preparar una comida tradicional. 

Al impulsar “El Menú de Chile”, a través del Servicio Nacional del Patrimonio 
Cultural, el Ministerio de las Culturas, las Artes y el Patrimonio, no solo busca 
destacar recetas; aspiramos a resaltar la significancia que se genera cuando una 
familia, grupo o comunidad se reúne alrededor de alimentos y preparaciones 
que reconocen como suyas. Estas son parte constitutiva de historias, vivencias 
y emociones que se han tejido y transmitido a lo largo de generaciones, arrai-
gándose en la memoria colectiva de nuestras comunidades. 

Las cocinas tradicionales son verdaderos focos de ritualidad, celebración, co-
laboración y sociabilidad. Por ello, este concurso invita a poner en valor ese 
espacio social y de traspaso de conocimientos que florece cuando un grupo 
se une a cocinar, a recordar y a celebrar sus tradiciones. Nos enorgullece es-
pecialmente reconocer no solo la vasta diversidad territorial, sino también 
la heterogeneidad de los equipos galardonados, conformados por mujeres y 
hombres de todas las edades y ocupaciones, unidos por el interés compartido 
de reconocer, proyectar y asegurar la continuidad de nuestro patrimonio ali-
mentario y culinario. 

Desde el conmovedor menú “De hierro y greda: Olletas del territorio campe-
sino machero del territorio Putú Huencullamí”, de la región del Maule, con su 
relato de generosidad de la tierra y el mar, hasta las menciones honrosas que 
nos llevan por "El Porfiado se come en El Frío", de Los Lagos; "Nuestras comi-
das: legado de los ancestros del valle de Codpa", de Arica y Parinacota; el "Menú 
Maderero", de Aysén; y la "La Pollona", de la región del Biobío, cada página es 
un viaje. Son historias de intercambio intergeneracional, de la búsqueda por 
resaltar la riqueza de lo propio, de la vida en el campo, de mujeres transmisoras 
de conocimiento, de la conexión con la Pachamama y los saberes ancestrales, 
de la calidez que emana de un fogón en el extremo sur, y del sentido de comu-
nidad que desafía el tiempo. 

Este libro es la reafirmación de que en las cocinas patrimoniales reside un 
valor incalculable. Contribuyen diariamente a ensalzar nuestra riqueza cul-
tural, a dar cuenta de formas identitarias que se gestan en torno a alimentos, 
preparaciones, celebraciones y ritos que son parte esencial de nuestra heren-
cia y legado. Al sostener este libro, y al celebrar el valor de nuestras cocinas 
tradicionales, estamos reforzando la significancia que se produce cuando una 



8

el menú de chile

familia, un grupo o una comunidad se reúne a cocinar, a compartir la riqueza 
de los productos locales y los saberes heredados. 

Que disfruten este viaje culinario, y que cada página les recuerde la impor-
tancia de la salvaguarda de la cocina patrimonial que vibra en las diversas 
comunidades chilenas. 

Carolina Arredondo Marzán 
Ministra de las Culturas, las Artes y el Patrimonio



9

el menú de chile

Prólogo 

Manos que cocinan memoria, sabores que cruzan territorios 
por: Anabella Grunfeld Havas1

Este libro es un homenaje a los fogones que guardan la memoria de Chile. A 
las manos que amasan el pan, a las olletas de greda que hierven historias, y 
a los relatos que se tejen entre la tierra y el mar. Cada menú aquí reunido es 
un acto de resistencia: un gesto profundo para que los sabores ancestrales 
no se apaguen bajo el peso de la prisa moderna. 

Los relatos y preparaciones que conforman esta obra nos invitan a un viaje 
por la memoria culinaria del país, contada por sus verdaderos guardianes: 
cocineras, agricultores, comunidades enteras que han convertido sus cocinas 
en archivos vivos de tradición. Cada menú —desde el ganador del concurso 
“El Menú de Chile” 2024 hasta las menciones honrosas— es más que una se-
cuencia de platos: es un testimonio de identidad, un fragmento de historia, 
un vínculo entre pasado y presente. 

En la primera parada nos recibe el pueblo de Putú, un territorio de raíces 
picunches, promaucaes y mestizas, donde conviven el marisqueo y la agri-
cultura campesina. En este lugar, la comunidad se organizó para defender 
sus dunas hace más de quince años, y hoy lo vuelve a hacer a través de la 
cocina. El menú “De hierro y greda: Olletas del trabajo campesino – Machero 
del territorio Putú Huenchullamí” de la costa del Maule, rescata el uso de la 
olleta —de fierro o de greda— como símbolo del fogón familiar, de los saberes 
transmitidos oralmente y de la resistencia cultural. Gracias al testimonio de 
dos mujeres, Elena Gajardo y María Inés Saavedra, se revive además el uso 
de la callana, el cuajado de leche, el gesto de cuidar. Como en otros rincones 
de Chile, estas prácticas son llamas tenues que no debemos dejar apagar. 

Las recetas aquí reunidas no son fórmulas fijas: son invitaciones a cuidar. 
A conservar no solo modos de preparación, sino también los ecosistemas 
que las hacen posibles. Sembrar con cariño, recolectar con respeto, no como 
moda sino como acto de memoria activa. La cocina, así entendida, es también 
un llamado a proteger la vida. 

(1)  Profesora de Estado con mención en artes plásticas y dibujo industrial. Recopiladora, investigadora, editora 
y escritora. Presidenta del jurado de “El menú de Chile 2024”.



10

el menú de chile

La segunda parada nos lleva más al sur, donde la cocina a leña es el centro del 
hogar y del rito. En Palena, Janet Nahuelpán Tamayo enciende el fuego con la 
herencia de su abuela mapuche-huilliche y su padre ganadero originario de 
Lago Ranco. Allí, la cocina se entrelaza con la auto sustentabilidad extrema 
de la Patagonia y con la historia de pioneros que combinaron tradiciones 
mapuches, chilotas y ganaderas. Conservas, fermentados y técnicas de su-
pervivencia nos abren la puerta a una cocina austera y cálida, donde cada 
comida resguarda el invierno y cuenta historias al calor del fuego. 

El viaje continúa hacia Caleta Tortel, donde la lluvia talla pasarelas de ciprés 
y el humo de los ahumadores se confunde con la niebla. El menú Maderero, 
creado por Olegario Hernández —Tesoro Humano Vivo—, es una lección de 
vida en condiciones adversas. El humo de coihue conserva la carne cuando 
la sal no alcanza, y las herramientas del trabajo —el verijero, el hacha, el cu-
chillo— se transforman en utensilios de cocina. Las tortas fritas (sopaipillas) 
gauchas conviven con sopas de róbalo ahumado, y el mate, cebado en ronda, 
hace circular las palabras. Aquí, la identidad se forja entre madera y agua, 
entre ingenio y comunidad. 

Desde allí viajamos a Los Ángeles, en la región del Biobío, donde en los años 
60, en el sector rural de Rarinco Natre, doña Rina Romero —con sencillez y 
sabiduría— creó “La Pollona”, un plato que fusiona lo mapuche y lo español. 
Su guiso de pollo, longaniza y costillar ahumado, cocinado en vino y servido 
en olletas de greda, fue refugio para migrantes rurales que llegaban a la ciu-
dad. Su receta, aún viva en la memoria colectiva, representa la fuerza de las 
cocinas comunitarias y el valor de una mujer que, sin proponérselo, cocinó 
identidad. Hoy, su jugo dorado —que aún se bebe en tacitas como rito— es 
un gesto de resistencia contra el olvido. 

Finalmente, llegamos al extremo norte, al Valle de Codpa, donde el desierto 
se abraza con los Andes. En la comuna de Camarones, los niños y niñas de 
la escuela de Chitita, con el acompañamiento de su profesor Fernando Fer-
nández y el equipo de Servicio País, recuperaron recetas aymaras y formas 
de cocinar vinculadas a la cosmovisión de la Pachamama. Aquí, la Kalapur-
ka —sopa ancestral hecha con piedras calientes— no es solo alimento: es 
ceremonia, es canto, es historia que hierve. Se mantiene viva junto al vino 
Pintatani, fermentado en lagares de piedra, y a través de prácticas de inter-
cambio andino que siguen vigentes. Estos niños, con sus relatos y sus saberes, 
nos recuerdan que comer es también agradecer, y que cocinar puede ser un 
acto de reciprocidad y ternura. 



11

el menú de chile

Este libro es, sobre todo, una invitación a cocinar con conciencia, a escuchar 
las historias que laten detrás de cada ingrediente, a sentarse a la mesa con 
humildad y con memoria. Es una carta de amor al terruño, y un llamado 
a llevar estos sabores a las mesas del futuro. Porque mientras haya quien 
recuerde cómo se preparan los “Porotos con locro de chícharo cullicao”, la 
“Mantecuta dulce”, una “Kalapurka”, las “Tortas Criollas”, el “Mote de Habas” 
o una “Pollona angelina”, el fuego de nuestras cocinas seguirá encendido. 

El viaje que hemos recorrido en estas páginas nos demuestra que el patri-
monio culinario no es algo estático, ni encerrado en vitrinas. Vive en la 
memoria de las comunidades, en las manos que cocinan, en las estaciones 
que dictan los ritmos del campo, en los saberes transmitidos de generación 
en generación. Y también —quizás más que nunca—, vive en la voluntad de 
preservarlo, de contarlo, de compartirlo. 

Cada menú de este libro es una chispa encendida en medio de lo desechable, 
una muestra de que nuestras cocinas siguen latiendo con fuerza desde los 
márgenes hasta los centros, desde los niños hasta los ancianos. Son histo-
rias que nos recuerdan que cocinar no es sólo nutrir el cuerpo: es cuidar el 
paisaje, valorar el trabajo colectivo, y honrar a quienes nos antecedieron. 

Pero el futuro de este patrimonio depende de nosotros. De quienes aún co-
cinan como se hacía antes, y de quienes se atreven a aprender y enseñar. 
Depende de quienes siembran con respeto, de quienes recolectan con medi-
da, de quienes transforman ingredientes humildes en festines memorables. 
Depende también de ti, que lees este libro, y que puedes convertir tu cocina, 
por sencilla que sea, en un espacio donde la tradición siga viva. 

Por eso, este libro no es un punto final: es una invitación. A seguir documen-
tando, cocinando, compartiendo. A poner en valor lo que parecía olvidado.  
A escuchar a las abuelas, a conversar con los vecinos, a mirar con otros ojos 
lo que crece cerca. Y, por supuesto, a participar en la próxima edición del 
concurso "El Menú de Chile", para que nuevos relatos, nuevos fogones y nue-
vos territorios sigan enriqueciendo esta memoria común. 

Porque mientras existan voces que cuenten, manos que preparen y mesas que se 
tiendan con afecto, nuestro patrimonio culinario no solo sobrevivirá: florecerá. 





MENÚ GANADOR

De hierro y greda: Olletas del trabajo campesino - 
machero del territorio Putú Huenchullamí

Comuna de Constitución, provincia de Talca, región del Maule

Elena Gajardo Fuentes 

Patricio Guerrero Araya 

Adelaida Rojas Guerrero 

María Inés Saavedra Romero 

Alejandro Salas Barrios 

Sergio Toledo Contreras 



14

Cueca para El Menú de Chile

Luis Hernán Ortúzar Araya, "Chincolito" 

Cuando canta una cantora 

amiga de la cocina

que siempre tiene en memoria 

la receta campesina

‡

El locro los poroto

son prepara'o

dando el nombre completo

al cullicaho 

‡

Al cullicaho ay si 

sano argumento 

es para el ser humano 

sano alimento 

‡

Es dulzura absoluta 

la mantecuta



15

Presentación 

Donde hierve la memoria  
por: Rubén Tapia Ramírez2

Desde hace más de 32 años, he tenido el honor de recorrer el borde costero 
de nuestro Maule, además de sentir el privilegio de vivir casi dos años en 
Constitución y su entorno mágico en cuanto aterricé en esta región... 

Putu-Huenchullami, rivera norponiente del río Maule y encajonada entre 
bosque nativo, dunas, ríos y mar conmovedor, nos entrega un relato donde la 
esencia de lo simple enaltece a su gente, su historia y su territorio. Entender 
el imaginario culinario de una zona desbordante de productos, recetas y 
tradiciones, conocer las machas, el ulte, las lapas, los maltones, los frutos de 
recolección del bosque, la agricultura tradicional y familiar que nos ha dejado 
comidas de fiesta, de religiosidad popular, de mingas y de familia... todo ese 
tesoro aún intacto, relevado y transmitido por las comunidades y que toma 
fuerza como relato central de una oferta turística propia. 

El relato da cuenta de formas de vida muy ligadas al trabajo rural, que es 
parte fundamental en la construcción de una cocina sencilla basada en pro-
ductos estacionarios, pero de una riqueza cultural invaluable... el universo 
de las legumbres, presentes en toda nuestra vida: con  su aroma a verano en 
unos  porotos granados con albahaca, o en los lluviosos y fríos inviernos, en 
unos chicharos con mote pelado, muchas veces acompañados de un buen 
puñado de chicharrones recién fritos. 

La olleta de fierro enunciada en este relato, aún parte cotidiana de la vida en 
nuestros villorrios y pueblos, también remite a ese espacio suspendido en el 
tiempo, donde veíamos a nuestras abuelas sacar de la cocina donde guardaba 
“la color” de chancho, el condimento y la sazón final de cuanto plato prepa-
raban. Luego, en la muerte del chancho, esa misma olleta se transformaba 
en el centro del fogón, de donde  salían crujientes sopaipillas  y la anhelada 
manteca para pasar el año. 

(2)  Chef instructor y cocinero, investigador, director de la serie documental "Cocina Territorial". Expositor y 
organizador de seminarios de la cocina territorial ancestral y turismo gastronómico.

MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

16

El relato de los macheros, como herederos directos de changos que recorrie-
ron toda esa zona, rescata un oficio de subsistencia que luego se asentó en 
el imaginario culinario local, dejando consigo todos esos caldos marinos y 
mariscales fríos con solo cebolla y alguna verdurita de olor, que finalmen-
te se han transformado en ceviches, pataches y las ya imperdibles machas  
a la parmesana. 

No deja de sorprenderme la mantecuta dulce —también llamada caña dulce en 
otros lugares del Maule—, un plato simple que sigue siendo el reflejo de nuestra 
sabiduría popular: llevar, en especial a los niños, ese postre tan deseado. 

Creo muy sinceramente que este sincretismo cultural y social indica que  sí 
hemos aprendido, que hemos cuidado, y que además hemos tenido la capa-
cidad de transmitir y heredar todas esas tradiciones.  



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

17

De hierro y greda:  

Olletas del trabajo campesino - machero del territorio 

Putú Huenchullamí  

La propuesta “De hierro y greda: Olletas del trabajo campesino – machero del 
territorio Putú Huenchullamí” nace del encuentro vital de mujeres y hombres 
de campo y mar con hijos naturales y adoptivos de esta generosa tierra. Hace 
unos 15 años, tanto quienes formamos parte del equipo como  quienes testi-
moniaron sus relatos para llevar adelante el trabajo, nos encontramos en un 
proceso de resistencia comunitaria frente a un proyecto minero que quería 
explotar las dunas de Putú, cargadas de hierro y otros metales en sus milena-
rias arenas negras. 

Ese cuento —con final feliz— nos acercó a una experiencia de generaciones 
que teníamos en común convicciones y afectos profundos hacia el terruño, por 
diferentes que fueran nuestras historias. La vivencia de defender la tierra en 
conjunto no solo nos hizo más fuertes y nos unió, sino que nos llevó a poner 
en valor el patrimonio natural y cultural del lugar, asumiendo con seguridad 
que, si la localidad tenía que desarrollarse, aquí mismo estaban los recursos y 
bienes comunes para hacerlo. 

Putú es un pueblo antiguo, pero en deuda con su propia historia, como se-
ñalan putuganas y putuganos. Esto se debe a que su acervo permanece prin-
cipalmente en la oralidad de sus habitantes más antiguos y en uno que otro 
documento histórico. Hasta ahora, ha habido pocos intentos de sistematizar 
la riqueza de esta tierra, donde conviven tradiciones variadas, entre ellas las 
productivas y alimentarias. 

Las sincronicidades nos reunieron: profesionales del ámbito social y agrícola 
junto a cultores campesinos, macheros y cocineras, que alimentaron a las fa-
milias que sostuvieron, con su trabajo, la vida económica en el territorio. Nos 
unimos para contribuir a saldar humildemente esa deuda,  sin buscar ningún 
tipo de representatividad cultural ni más reconocimiento que evidenciar en 
este Menú parte de la historia del territorio. 



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

18

Los relatos que dan vida a esta propuesta nos pusieron de frente a la relevancia 
del trabajo campesino – machero y las comidas que lo permiten y lo circundan. 
Elegimos la figura de la olleta para titular este proyecto por su presencia eterna 
en el fogón campesino, por articular los saberes culinarios de las mujeres no 
solo como artefacto, sino también como símbolo de protección, de cuidado 
familiar y de comunidad, que integran elementos cosmogónicos a través de 
los diversos ingredientes que la completan y las técnicas de cocción, tostado y 
deshidratado, que han contenido en un contexto de esfuerzo, pobreza y, muchas 
veces, de explotación de clase. 

Dejamos este regalo, del cual no somos dueños realmente, como un agradeci-
miento por habernos encontrado en este lugar y en este tiempo. 

Menú 

Entrada 

Papas cocidas con requesón 

Sopa 

Carbonada de machas 

Fondo 

Porotos con locro de chícharo cullicao 

Postre 

Mantecuta dulce



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

19

Recetario

Papas cocidas con requesón 
(Menú para 4 personas) 

Ingredientes:

•    300 g de requesón de suero de leche 

•    8 papas medianas 

Acompañamientos: Salsa de ají, café de trigo.  

Preparación:

Preparación de las papas: 

1.  En una olla cocinar las papas en abundante agua con una cucharada de sal 

hasta que estén cocidas. 

Preparación del requesón 

2.  Para obtener 300 g de requesón se necesitaron aproximadamente 60 litros 

de suero de leche. En una olleta grande se debe hacer hervir el suero revol-

viendo intermitentemente para que no se pegue en el fondo y hasta que la 

nata (requesón) flote en la superficie. 

3.  Con un cucharón se retira la nata cuajada y se pone sobre un paño de algo-

dón limpio, que servirá para estilar todo el exceso de líquido. 

Montaje: en un plato de porcelana, servir una porción abundante de requesón 

acompañado de dos papas cocidas. Agregar picante de ají a gusto. Generalmente 

va acompañado de una taza de café de trigo. 



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

20

Carbonada de machas 
(Menú para 4 personas) 

Ingredientes: 

•    40 machas 

•    4 papas 

•    ½ taza de arroz 

•    1 cda manteca 

•    2 dientes de ajo 

•    1 cebolla pequeña 

•    1 zanahoria 

•    Perejil 

•    Orégano fresco 

•    1 cdta de sal de mar 

Acompañamientos: cilantro picado, limón, picante de ají, pan amasado y  

vino tinto. 

Preparación: 
1.  Antes de cocinar hay que desconchar las machas procurando rescatar todo 

el jugo que se desprende del proceso, además de los restos de la lengua pe-

gada a las conchas. El jugo se reserva en una fuente, ya que este es la base 

del caldo con el que se cocina la carbonada. Una vez separada la macha de 

su concha, hay que lavar las lenguas de macha en un colador y con la ayuda 

de un tenedor procurando eliminar toda la arena posible. Finalmente, con 

ayuda de una cuchara de palo, hay que apalear una a una las lenguas de 

macha para que queden blanditas al cocinar. Reservar. 

2.  Para el sofrito, rayar el ajo y la zanahoria, y picar media cebolla en cubitos 

pequeños. También picar el perejil.  Finalmente,  pelar y cortar las papas 

en cubos. 

3.  Un buen secreto es lavar el arroz dos o tres veces con agua fría para eliminar 

el exceso de almidón, para que el caldo no quede tan “pesado”. 

4.  En una olla a fuego medio se pone una cucharada de manteca. Cuando la 

manteca se derrite se agrega el ajo rallado, la cebolla en cubos pequeños, 

la zanahoria rallada y un puñadito de hojas de orégano fresco. Cuando el 



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

21

sofrito toma un color dorado se agrega perejil, las papas, una cucharada de 

sal de mar y a toda esa mezcla se le agrega el jugo de las machas. Se deja 

hervir hasta que las papas estén casi cocidas. En ese momento se agregan 

juntos el arroz y las lenguas de machas apaleadas, y se termina de cocinar 

a fuego lento. 

Montaje: con la ayuda de un cucharón se sirve la carbonada en un plato hondo 

de porcelana. Se agrega cilantro y un chorro de limón a gusto. Siempre en la 

mesa hay pan amasado y un picante de ají. También se acompaña de una cañita 

de vino pipeño local.

Porotos con locro de chícharo cullicao 

Ingredientes: 

•    ½ kilo de poroto cimarrón 

•    2 tazas de chícharo cullicao 

•    1 cda. grande de manteca 

•    2 dientes de ajo 

•    Una cebolla pequeña 

•    Orégano fresco 

•    Perejil 

•    Sal 

Acompañamiento: cilantro, color o picante de ají. 

Preparación: 

En una olla con agua poner a cocer los porotos. En una olleta o sartén aparte, 

preparar el sofrito, primero calentando una cucharada de manteca de cerdo hasta 

que se derrita, y luego agregar el ajo y la cebolla. Cuando la cebolla esté doradita, 

agregar perejil, orégano fresco y sal. Cuando los porotos estén cocidos, agregar 

el sofrito y cocinar. En el momento en que suelta el primer hervor, agregar dos 

tazas de chícharo cullicao y cocinar por aproximadamente 15 minutos. Pasado 

el tiempo, retirar del fuego y dejar reposar por 10 minutos para luego servir. 

Montaje: los porotos con locro de chícharo cullicao se sirven en un plato de 

porcelana hondo, con un poco de cilantro picado, color o picante de ají a gusto.



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

22

Mantecuta dulce 

Ingredientes: 

•    1 taza de trigo germinado 

•    2 litros de agua tibia 

•    1 kilo de harina negra o integral 

Preparación: 

Lo primero es hidratar dos tazas de trigo durante 12 horas en una fuente con agua 

fría. Luego se cuelan y se envuelven en un paño de cocina limpio donde se dejan 

germinar en oscuridad durante 5 o 6 días. Cuando desde la semilla emergen las 

pequeñas raíces, es momento para hacer la preparación. 

1.  Poner los brotes de semilla de trigo en un molinillo y moler 3 o 4 veces con 

un poco de agua tibia hasta obtener el jugo de los brotes. 

2.  Con la ayuda de un paño limpio, colar el líquido utilizando las manos como 

prensa. El objetivo es rescatar todo el jugo del germinado de trigo. 

3.  Poner el jugo de trigo en una olla con el resto del agua tibia y dejar hervir. 

4.  Una vez hervido, agregar un kilo de harina negra o integral y no dejar de 

revolver para que no se pegue la mezcla en el fondo. 

5.  El punto ideal de la preparación se alcanza cuando la textura se pone espesa 

(similar a un ulpo), en ese momento se saca del fuego y se deja enfriar. 

Montaje: La mantecuta dulce se sirve en una pequeña taza o en algún pocillo 

de greda. Se puede comer como postre después de la comida o disfrutar como 

golosina en cualquier momento del día.



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

23

III.- Investigación y recopilación 

3.1	 A modo de contexto e inspiración 

Entre los ríos Maule y Mataquito se encuentra una serie de pequeñas cuencas 
costeras que irrigan un imponente valle sedimentario propio de las planicies 
litorales de esta parte de la costa de la región del Maule. La más importante de 
estas la constituye la cuenca del Río Huenchullamí. Su nacimiento, así como el 
de sus múltiples esteros efluentes al interior del secano, dan vida a una trama 
hídrica abundante y diversa que se derrama sobre fértiles valles y tierras ba-
jas. Aquí los cursos de las aguas conectan íntimamente los faldeos, pantanos, 
praderas, humedales y dunas antes de llegar al mar. 

Estas tierras vieron a indios Picunche y Promaucae habitarlas en asentamientos 
dispersos e inestables, mucho antes de la llegada de los conquistadores del viejo 
mundo, donde destaca Huenchullamí como uno de los principales estableci-
mientos indígenas pre hispánicos junto con algunos otros como Vichuquén y 
Lora, que se encontraron en torno a la cuenca del Río Mataquito. 

La historia cuenta que fueron territorio limítrofe de la invasión incaica hacia el 
siglo XV, trayendo consigo nuevas técnicas de cultivo agrícola, la alfarería y la 
elaboración textil3. Hacia inicios del siglo XVI y con la llegada de las primeras 
expediciones españolas y su consecuente proceso de ocupación y conquista, 
el territorio al norte del Río Maule se transformó en el eje civilizatorio de la 
dominación hispana y frontera con el mundo Mapuche. En adelante, la insta-
lación forzosa del sistema de encomienda y las mercedes de tierra a fuerza de 
la reducción social y espacial de sus habitantes, se concibió al asentamiento de 
Huenchullamí en un pueblo de indios4 mientras la estancia tomaba también 
preponderancia en la organización social y económica de la región5. 

El asentamiento indígena de Huenchullamí subsistía a mediados del siglo XVIII 
aún después de la cruenta guerra de la conquista con algunos pocos habitantes, 

(3)  MORALES A.; SANCHEZ R.; OLMEDO, G.(2012) “Thalcamo, Pueblos de Indios del Maule” Museo 
O’higginiano y de Bellas Artes de Talca.

(4)  De acuerdo a SILVA cit en FERNANDEZ (2014) "Fueron ciertos sectores, normalmente partes de valles o 
quebradas, próximos a ríos o aguadas, en los que vivía cierto número de naturales con alguna organización 
tribal (…) se pretendía aglutinar los dispersos caseríos indígenas en pueblos que cohesionaran la población con 
la finalidad de "civilizar" sus costumbres, facilitar el cobro de tributo y asegurar las condiciones necesarias para 
la actividad productiva del indígena”.

(5)  Para el siglo XVII el asentamiento de Huenchullamí había sido entregado en encomienda a don Andrés 
García Reyna. En MORALES A.; SANCHEZ R.; OLMEDO, G.(2012)



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

24

aunque bien se reconocía, particularmente en torno a su desembocadura, por la 
fertilidad de sus tierras y la abundancia de sus recursos costeros6. Enseguida la 
paulatina y definitiva desaparición vendría con la consolidación de la hacienda 
y el latifundio. 

Entrado el siglo XIX, el territorio ya perteneciente al departamento de Curepto 
no estaba ajeno a fenómenos sociales y económicos de importancia para el 
desarrollo agrícola de la zona. El denominado “auge triguero” había impul-
sado un desenfrenado crecimiento del cultivo de trigo, habilitándose cientos 
de hectáreas con fines de producción para exportación y dándole una intensa 
vida económica a los fundos de la zona. Por su parte, la ciudad de Constitución 
adquiría su condición de puerto mayor, fortaleciendo el flujo de productos 
hacia ella para llevarlos hacia el norte en los “faluchos maulinos” producidos 
en los astilleros de la zona. 

Putú es la localidad más poblada del territorio Putú – Huenchullamí. No se 
sabe con certeza desde cuándo existe, pues no posee una fecha de fundación 
determinada. Si se sabe que su formación se fue dando a mediados del siglo 
XIX en torno al traslado de la parroquia de Talpen hacia Putú, precisamente 
en 18507. Su denominación proviene del vocablo en mapudungun Putué, del 
plural “pu” y “tue” que significa tierras, el cual se ha interpretado como tierras 
bajas o pantanos8. 

Desde sus orígenes, Putú se articuló a través de fundos agrícolas sostenidos 
en el inquilinaje, donde las familias acomodadas de entonces poseían familias 
campesinas bajo su tutelaje y protección a cambio del trabajo de la tierra. Su 
posición estratégica en las rutas de paso desde Curepto y Mataquito hacia el 
puerto de Constitución fortalecieron su rol en el territorio9. 

Hacia inicios del siglo XX los principales fundos producían predominantemen-
te trigo blanco, vides y cebada forrajera, además de la chacarería de porotos, 

(6)  FERNANDEZ P. (2014) “Articulación Social y Resistencia Indígena: El Pueblo de Indios de Huenchullamí 
(1750 – 1830)” Revista Tiempo y Espacio N°32. Universidad del Bio – Bio. pp 100 - 121

(7)  SOLANO ASTABURUAGA Y CIENFUEGOS F. (1899) “Diccionario Geográfico de la República de Chile”.

(8)  Ibíd. 5

(9)  Vía Decreto del 22 de diciembre de 1891, la localidad de Putú fue designada cabecera de la comuna del 
mismo nombre perteneciente al departamento de Curepto, considerando las subdelegaciones de Toconey, 
Chanquiuque y Quivolgo, condición que mantuvo hasta el año 1929 cuando entraron en vigencia una serie de 
decretos que modificaron el ordenamiento territorial del país.



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

25

lentejas y papas en hectáreas la mayoría de rulo10. La ganadería para ordeña 
y producción lechera tuvo también un rol importante, secundado del ganado 
ovino para carne y producción de lana11. 

Otra de las vocaciones productivas de la localidad la constituyó la pesca y la 
recolección de orilla. Esta tradición se encuentra hermanada con los prime-
ros habitantes del territorio, en especial con los asentamientos indígenas de 
Huenchullamí y Quivolgo, donde se ha encontrado evidencia arqueológica de 
conchales que demuestran prácticas centenarias de recolección de moluscos. 

En particular, durante varias generaciones se ha ido gestando una identidad 
recolectora reproducida por la extracción de la macha (mesodesma nodiasum), 
bivalvo que durante el siglo XX fue abundante en los variados bancos que se 
encontraban frente a las costas de la localidad de Putú y hasta el sector de La 
Trinchera, en la boca del Río Huenchullamí. El impacto en la economía y la 
subsistencia de esta práctica nos remiten a un pueblo “machero” que se ha 
forjado transgeneracionalmente en el oficio, reconociéndose por sus cultores 
vivos como tal12. 

A partir de la integración territorial de las manifestaciones productivas rela-
cionadas con la agricultura y la recolección, se puede reconocer la emergencia 
del trabajo campesino – machero, donde las intersecciones son múltiples y en 
variadas direcciones. La historia local nos habla de lo producido y recolecta-
do en base a una tradición alimentaria que recursivamente se reproduce a sí 
misma y donde alumbran con toda claridad productos que están recreándose 
de forma permanente, conformando las cocinas patrimoniales del territorio 
Putú Huenchullamí. 

Indagar en las cocinas ancestrales que se han transmitido generacionalmente 
en el territorio Putú Huenchullamí implica viajar a un universo alimentario 
amplio y diverso, como las cocinas campesinas del Chile central. Para este 
trabajo, los ejes que sostienen la propuesta de menú están determinados por la 
fuerza de la memoria y el relato oral, el cual sigue siendo, entre muchas otras 

(10)  Nota de la editora: en agricultura, un "campo de rulo" se refiere a un terreno de secano, es decir, un 
campo que no cuenta con sistemas de riego artificial y depende únicamente de las lluvias para la irrigación 
de los cultivos.

(11)  VALENZUELA J. (1923) “Álbum de Informaciones Agrícolas – Zona Central de Chile”.

(12)  ORMAZÁBAL A. “La pesca artesanal en las caletas rurales de Putú, La Pesca y Duao: usos del espacio 
costero y saberes locales (2000 – 2020). Tesis para optar a grado de Licenciado en Historia. Facultad de Filosofía 
y Humanidades, Universidad de Chile.



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

26

maneras, la principal fuente de sentido histórico detrás del acto alimentario. 
Como afirma Sonia Montecino, “es la memoria femenina y a veces masculina, 
la que nos permite aproximarnos a los significados sociales de determinados 
platos, a las razones de su permanencia o extinción, a sus usos en el pasado, 
o a las variaciones locales y personales. Es esa memoria la que nos da las in-
flexiones necesarias para construir la especificidad de ciertas preparaciones 
o las variaciones que harán de un guiso, un signo13”. 

Tanto el viaje del relato oral como la experiencia vital propia de quienes 
hemos habitado este territorio ecológico y cultural nos ponen de frente a 
cuatro componentes centrales en la conformación de las cocinas del trabajo 
campesino – machero. 

Por una parte, la abundante presencia de la leche de vaca, naturalmente dio 
vida a sus derivados, especialmente al queso. Este, con sus distintas variaciones, 
cumplió un papel relevante en la economía doméstica de la familia inquilina, 
siendo además apetecido por sus sabores y su peso alimentario. Su versión 
como queso blanco o queso fresco es reconocido en la provincia por su con-
sistencia y sabor, por lo que no faltan quienes lo buscan y compran cuando 
visitan la zona. 

Las machas, como una manifestación de la abundancia de otro tiempo, testigo 
de los enlaces culturales con los pueblos originarios del territorio y productoras 
de identidades territoriales, dan vida a manifestaciones culinarias ahumadas, 
asadas, fritas y hervidas, además de modos de consumo crudo que aún persis-
ten en el trabajo recolector de orilla. 

Las legumbres o leguminosas son un eslabón entre el campesino y la tierra en 
las agro-culturas del Maule, que en el territorio Putú Huenchullamí tomaron 
bríos históricos por las avenencias de la semilla con sus suelos fértiles y su cli-
ma benevolente y templado. Su diversidad tiene también distintas narraciones 
e integraciones vinculadas con el vivir y el trabajo diario. 

Finalmente, el trigo como fuente omnipresente de las cocinas campesinas a 
través principalmente de las harinas y el pan, conserva en este territorio ex-
presiones de íntima relación culinaria con la semilla misma, que evocan la 
maravillosa capacidad de conexión y creación de las mujeres del campo para 
alimentar a la familia y la comunidad. 

(13)  MONTECINO S. (2004) “La Olla Deleitosa. Cocinas Mestizas de Chile” Museo Chileno de 
Arte Precolombino.



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

27

De estas inspiraciones ancladas en la memoria de mujeres y hombres de esta 
tierra devienen preparaciones que han pasado de generación en generación 
por voz e imitación, posibilitando su supervivencia. 

3.2	 La abundancia de la leche y la tradición quesera 

Preparación: Papas Cocidas con Requesón 

En los alrededores de la costa del Maule se sabe bien de los quesos de Putú. 
La presencia abundante de praderas y vegas ha sido fuente de actividades de 
pastoreo desde los inicios del territorio, y la actividad lechera con su respectiva 
producción de derivados, ha sido muy importante tanto para la alimentación 
como para la obtención de algún dinero que sirva para costear aquellos gastos 
que no vienen del mar y la tierra. No era extraño que las familias inquilinas de 
antaño tuvieran una vaca que les surtiera de leche para hacer la mantequilla, 
el queso y sus derivados. 

Elena María Gajardo – o la “Elena María”, como le decimos entre nosotros –, 
nació el año 1947 en Putú, en la antigua casa de socorro del pueblo. Es hija de 
inquilinos putuganos y creció en el sector de El Peral, en el fundo El Dollimo, 
un sector de tierras bajas de abundante agua y pasto, donde su padre se dedi-
caba totalmente a la agricultura. En un pedacito de tierra que equivalía a un 
cuarto de cuadra que les entregaba el patrón, sembraban y criaban animales y 
aves de corral para la subsistencia. 

Dentro de la diversidad de lo que se producía resaltaba la presencia de los lác-
teos antiguos. Como relata: “…nosotros sacábamos mucha leche, porque había 
mucha leche en mi casa. Hacíamos muchos quesos, quesos mantecosos que 
yo digo que aquí ahora nadie los hace, y el quesito chico, el blanco y los quesos 
mantecosos que mi mamá separaba”. 

Nos cuenta que para hacer los quesos blancos, mucho antes de que existieran 
los cuajos industriales que hay ahora, la leche tibiecita recién ordeñada se cua-
jaba con lo que llamaban la “manzanilla de la vaca”14, la cual se dejaba secar al 
sol y se integraba de a pedacitos de acuerdo a la cantidad a preparar, hasta que 
se cortara. El trabajo artesanal consistía después en retirar parte importante 
del cuajo para después estrujar con insistencia y amoldar en cinchos hechos 
con una liana recogida del cerro a la que llamaban “siete camisas”. Finalmente, 

(14)  Corresponde a una parte interior del sistema digestivo de la vaca que se apartaba del desposte del animal, 
la cual se deshidrataba y conservaba en olletas de greda para usar en la elaboración de quesos.



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

28

los cinchos se amarraban con batro para que conservaran su forma y se deja-
ban sobre zarandas de quila para terminar su proceso. Distinto era cuando se 
buscaba hacer quesos para madurar y se hacía el queso de cuajada refregada. 
Este consistía en colar la cuajada en sacos harineros y luego amasar y/o pasarle 
la mano de piedra sobre una tabla antes de ponerlo en los cinchos para que 
estilaran durante la noche. 

El suero con el cuajo resultante del proceso se usaba para hacer el requesón, 
sobre todo cuando tenía  mucha grasa. Elena María nos cuenta que su mamá lo 
ponía en una olleta de fierro al fuego hasta que hervía, y luego con un cucharón 
se retiraba a un balde con un paño que hace las veces de cedazo, resultando una 
pasta o crema similar a lo que en la ciudad se conoce como la ricota. 

El requesón era apetecido por entonces. Era común venderlo para ganar dinero, 
pero también era muy valorado en el consumo familiar por su sabor y su cali-
dad nutricional. Se comía cotidianamente con harina tostada y una buena taza 
de café de trigo para no atorarse. Sucedía también que, ya sea por las lluvias o 
por el frío, incluso porque a veces el saco de harina había que hacerlo cundir, 
que no se hacía el pan. 

“Se le ponía muy bueno el requesón con papas cocidas, como te digo, se peleaba 
el pan mucho cuando había poco pan [se reemplazaba por] una olla de papas 
cocidas (…) porque en junio o mayo, los chicos, mis hermanos ya empezaban a 
ir al cerro a limpiar las tierras que iban a sembrar. Se levantaban a las 3 de la 
mañana y había que levantarse a hacerles desayuno, a prepararles un cocaví y 
generalmente había que echarles lo que fuera, ya sea un pedazo de queso, ya 
sea un poco de requesón con papas cocidas en una ollita, se le echaban y ellos 
se las comían así o las calentaban, pues hacían fuego”. 

Las papas cocidas con requesón resultaban ser una preparación muy versátil, 
calórica y simple que podía estar presente en variados momentos del día, sobre 
todo en momentos de escasez. Como era una merienda seca, solía acompañarse 
de café de trigo. 

Hoy en día el queso que se sigue haciendo diariamente, principalmente para la 
venta, es el queso blanco o queso fresco, hecho en el día y de consumo en corto 
plazo, aunque quienes ya lo conocen a veces lo prefieren oreado de 3 o 4 días, 
cuando alcanza una agradable acidez que resalta todos sus sabores. Se hace 
con cuajo industrial y se amolda en cinchos plásticos que le dan una forma y 
volumen homogéneo, lo que no le quita su carácter manual y artesanal debido 
a que conserva una escala pequeña de producción. 



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

29

3.3	 Del Mar al Fogón 

Preparación: Carbonada de machas 

Don Carlos Fernández Rojas, conocido como Mencho o don Mencho para los 
menores, tenía 12 años la primera vez que entró al mar a recoger machas. 
Su padre era un comerciante que andaba de paso por estas tierras y se de-
dicaba, entre otras cosas, a comerciar los productos del mar que se podían 
encontrar. Su madre, doña Eliana Díaz Salgado, también distribuía mariscos 
a Constitución. 

Don Mencho relata que al poco tiempo de entrar al mar, su papá se lo llevó a 
Santiago a estudiar y trabajar con él. Dice que nunca se pudo acostumbrar. De 
hecho, en los veranos siempre regresaba a Putú y a la recolección de machas, 
que le daba buen dinero para su edad, pero también porque en el rubro encon-
tró amigos. Después de ir y venir por un tiempo, a los 18 años decidió regresar 
definitivamente a su tierra y no volvió más a la capital. 

Formó su propia familia y se instaló intercalando el trabajo machero en prima-
vera y verano con el naciente trabajo obrero forestal en invierno. No obstante, 
era el trabajo en los mariscos lo que le daba plata, incluso para atravesar el 
invierno. Cuenta que venían empresarios gastronómicos de Duao a comprar 
sacos de machas, y se los llevaban en camioneta pagándoles por kilo, y no por 
unidad como se acostumbraba. Normalmente podía ganar entre 40 y 60 mil 
pesos por día, mientras que los más avezados rondaban entre los 80 y 100 mil 
pesos diarios. 

En la zona el oficio es antiguo: 

“Yo pienso que los viejos antiguos, todos decían que sacaban harta macha, y 
antes estaba más afuera. Hace como unos doscientos años atrás, a lo mejor 
más, porque la sacaban con arado. Los viejos antiguos les contaban a los otros, 
sí, ahora ustedes se meten nadando, antes no, le daban buey y sacaban, igual 
como sacaban papas, decían los antiguos”. 

Y agrega: 

“…nosotros siempre cuando no había pinos aquí enfrente, donde los Orellana, 
pillábamos hartas conchas de macha que sacaban los viejitos. Las cocían por ahí 
mismo y las colgaban, y dejaban las rumas de concha. Quizás serían indios, por-
que siempre los cabros de ahí de Fernando pillaban como flechitas de piedra”. 



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

30

La recolección de orilla de la macha se hace a taloneo15. Antes que llegaran los 
trajes de buceo, a la mar se entraba desnudo o “choco”, como dicen en estas 
tierras, solo con el chiringuillo cruzado por el torso para guardar lo que se va 
recogiendo. Se trabaja siempre a la hora de la baja de la marea porque cuando 
empieza a subir el agua golpea fuerte. 

Muchas veces no había regreso a casa después de mariscar, pues para aprove-
char el tiempo armaban rucos entre las dunas y sus alrededores, donde comían 
y descansaban pequeños grupos de macheros, separados entre los más viejos y 
los más jóvenes. En esos momentos de comensalidad y compañerismo abun-
daban los caldos calientes para el frío, las cazuelas de carne o lo que hubiese 
según lo que cada uno llevara consigo para compartir. Además, con algunas 
machas frescas y siempre con un fuego, más un buen cuchillo, se podía asar 
en su propia concha o simplemente abrirlas crudas para comerlas solas o con 
un generoso chorro de jugo de limón. 

Desde que Don Mencho era niño, la macha llegaba a la cocina de doña Eliana 
de muchas maneras, pero a él le gusta recordar que su mamá le hacía el caldillo 
de machas, una sopa caliente con el marisco picadito y con papas. También era 
muy frecuente la macha a la ostra, donde al marisco crudo cortado en trocitos 
le ponían cebolla, cilantro y jugo de limón al gusto. Todo siempre con un buen 
tinto, asegura. Tampoco faltaban las empanadas hechas de pino de machas, 
ya sea al horno o fritas. Él afirma con certeza que las mejores son las fritas. 

Adelaida del Carmen Rojas Gutiérrez nació en el Hospital de Constitución y 
es hija de don Pedro Rojas Rodríguez y la señora Dina Rosa Gutiérrez Contre-
ras. Él es un migrante que llegó desde las costas de la V región, ella es nacida 
y criada en Carrizal, a pocos kilómetros de Putú. Dueña de casa, cocinera y 
trabajadora de la tierra, “la Lela” como le dicen sus hijos, es una orgullosa de la 
herencia agricultora que comparte con sus hermanos. Creció picando surcos, 
sembrando legumbres y segando trigo. 

La cocina de la casa de su infancia consistía en un fogón hecho en un "pollo" 
grande de ladrillo con rejas de fierro sobre la cual colocar las ollas y olletas 
encima de unos fierros. Estaba cerrado con madera, produciendo un lugar 
de unión y encuentro familiar por las noches al final de la jornada, cuando se 

(15)  “… consiste en la entrada del pescador/ra al mar a la zona llamada como banco u orilladero, mediante el 
“taloneo” el pescador/ra realiza movimientos que se asemejan a estar bailando, al realizar dicho movimiento 
con el talón o todo el pie escarba en la grava o arena hasta sentir la macha”. Citado de ORMAZÁBAL, A (2021)



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

31

juntaban a escuchar la radio. En ese lugar, la Lela aprendió a hacer su primera 
tortilla de rescoldo a los ocho años.  

Cuenta que su marido y un hermano eran macheros, y de esa tradición apren-
dió de su madre la sopa de machas, que asemeja a una carbonada de machas. 
“La sopa de macha, bueno, se lava bien lavadita, que salga toda la arena. Des-
pués se echa a la olla para que se abra, se deslabra la concha. Se saca después y 
se pica para hacer carbonadito de macha. Y ahí se hace la carbonada con papi-
tas, arrocitos. La sopa de macha es como una carbonada de macha, finalmente”. 

No es sencillo reconocer las diferencias sustanciales entre el caldillo, la carbo-
nada o la sopa de machas, sin embargo, estas tres preparaciones nombradas 
en el relato oral de macheros y cocineras, remiten a un caldo que incorpora 
la macha fresca, cocida o deshidratada que se complementa con papas y/o 
cereales además de los vegetales disponibles. Sin intentar precisar a la fuerza 
estas cuestiones, lo que parece relevante es que las preparaciones integran 
productos de tierra y mar a través del hervido, produciendo un alimento que 
evoca la tibieza de la cocina local con olores a océano y arcillas, además de la 
ternura y el cuidado de las mujeres trabajadoras con su gente. 

3.4	 La legumbre de rulo 

Preparación: Porotos con locro de Chícharo Cullicao 

En los valles del Río Huenchullamí vive toda una tradición legumbrera que 
sigue resistiendo a las transformaciones productivas que ha sufrido el territorio 
a causa de la industria forestal y a las políticas alimentarias del país, centradas 
en la importación de la legumbre agroindustrial traída desde Canadá, Estados 
Unidos y Argentina. Heredero de esa historia es Hugo Segovia Torres, del sector 
de Mal Paso, en Chanquiuque. 

De 37 años y técnico agrícola – ganadero, Hugo tiene nítida en la memoria una 
infancia cargada de sacos, de tierra y animales que lo inspiraron a seguir el 
legado legumbrero de su familia. Su testimonio habla de un profundo amor a su 
tierra y una conciencia dada por sus ancestros del proceso de cultivo, limpieza 
y consumo de lentejas, porotos, chícharos y arvejas. 

“Cuando veía a mi papá en los inviernos, cuando limpiaba legumbres en una 
arnera, colgada en un pasillo, recuerdo que estaba horas (…) y básicamente 
terminé haciéndolo, disfrutando eso, y ahora le encuentro sentido a eso, porque 
es también un tiempo de introspección de uno, porque uno todo el tiempo está 



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

32

trabajando, limpiando, pero también tiene tiempo para estar pensando en otras 
situaciones y buscando quizás mejorar lo que hay”. 

Inevitablemente la modernidad y los saberes técnicos que adquirió han mo-
dificado la producción de legumbres en virtud de los cambios en el contexto 
productivo. Nos comenta: 

“Antiguamente se hacía con bueyes, había que ir a buscar el buey o los bueyes 
al potrero, enyugarlos, después ponerle la dado y surquear, estar un mes pre-
parando el suelo, porque era muy lento, era de sol a sol antiguamente, entonces 
se tenía ayuda de otros vecinos que también sembraban aquí, se trabajaba 
con medieros también. Era otro sistema, hoy día esa gente por edad ya está 
descartada, no existe, y los hijos de ellos ahora están dedicados básicamente 
al trabajo forestal”. 

Aun así, reconoce que hay herramientas antiguas como la rastra lisa que usa 
para mantener la humedad en la tierra o un cultivador para remover malezas 
en las hileras sembradas a mano que aún viven en el repertorio de saberes 
aprendidos de su padre y su abuelo. También recuerda que, a pesar de tener 
escalas más pequeñas que en el caso del trigo, la trilla de legumbres poseía esa 
carga colaborativa, ritual y de sociabilidad de las trillas antiguas. 

El caso de la lenteja es de los más particulares, pues el grano se viene mante-
niendo centenariamente. 

“…en este sector siempre se ha trabajado con lenteja producida acá. Se va sepa-
rando la semilla en más grandecitas, y después se vuelven a echar a la tierra, y 
así sucesivamente. Aquí en este sector no se trabaja con ningún tipo de lenteja 
de cierta variedad o certificación, nunca jamás ha habido ningún tipo de trabajo 
en ese rubro, en ese cultivo”. 

Esto se condice con la historia que nos cuenta don Eduardo Letelier Valenzuela 
“don Yayo”, hijo y nieto de inquilinos y antiguo campesino mediero de Putú. 
Refrendado en varios testimonios del pasado agrario del territorio, relata que 
la lenteja fue un cultivo predominante durante fines del siglo XIX y la primera 
mitad del siglo XX. En muchas voces se oye decir que fue “el sueldo de Putú” 
y que tuvo su fin abrupto a inicios de los años 60’ con la llegada de la Roya16. 

(16)  La Roya de la lenteja es una enfermedad fúngica causada por el hongo uromyces vicia-fabae y se presenta 
en zonas de influencia marítima o primaveras húmedas de la zona centro sur de Chile. Ver INIA (1991) “La Roya 
de la lenteja y su control” Serie Quilamapu N°29.



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

33

“(…) la cuestión es que era buen billete la lenteja hasta que llegó la Roya. A 
toda la lenteja, el año 1960 o por ahí, como que pasó el fuego por encima… 
las quemó re todas y de ahí nunca más se cosechó lenteja en Putú, pero el 
fuerte era la lenteja”. 

También es llamativo en el relato local el poco peso alimentario que tuvo la 
lenteja en las familias campesinas. La explicación es clara: la lenteja era para 
la venta. 

Hoy la lenteja se sigue cultivando a escalas pequeñas, como lo atestigua la 
práctica de Hugo Segovia, aunque en condiciones de control más estrictas. 

Los chícharos son una leguminosa que llegó con los españoles desde el nuevo 
mundo. Parecido al garbanzo, su cultivo se extendió por la región del Maule por 
su buena adaptación. Se ha dado con especial bonanza en las agriculturas de 
rulo del secano costero en suelos arcillosos y poca presencia de agua, además 
de ser resistente a plagas. 

Sus usos en el territorio Putú Huenchullamí van desde el alimento para la 
familia hasta la crianza de animales por su valor nutricional, especialmente 
por su carga de proteínas. 

La señora María Inés Saavedra del sector de Los Mayos, en pleno secano coste-
ro de Putú, recuerda el chícharo como uno de los cultivos predominantes en su 
comunidad, y por lo mismo, como un protagonista infaltable en la cocina. De 
su madre aprendió a temprana edad el chícharo pelado, el chícharo sancochado 
y el chícharo cullincao o cullicao17 como lo conoce ella. 

Para lograr el cullicao del chícharo se lleva seco a la callana18 al fuego, donde a 
través de un movimiento hacia adelante y hacia atrás intercalando a la derecha 
y a la izquierda se mueve el grano buscando un tostado intermedio. Una vez 
logrado, se pone el producto en un molinillo o en piedra de moler y se muele 
o machaca para llegar a lo que la señora María Inés llama “polenta de chícha-
ro”. Nos dice que antiguamente su madre enviaba un saco entero de chícharo 
cullicao al molino para guardar para el año. 

La polenta de chícharo cullicao se volvía un ingrediente versátil y apetecido por 
el vuelco en sabor que se obtenía con el tostado a diferencia de los sancochados. 

(17)  Vocablo de origen Mapuche para referirse al grano a medio tostar. Ver en : LENZ R. (1904) “Diccionario 
etimológico de las voces chilenas derivadas de lenguas indígenas americanas”. Imprenta Cervantes, Santiago.

(18)  Tiesto o fragmento de olla de greda o de fierro que se usa a menudo para tostar grano. Ver en Ibíd.



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

34

Se podía aplicar a cazuelas, sopas, guisos de otras legumbres, de papas, etc. 
La sola mezcla con agua y fuego podía dar forma a un locro espeso altamente 
nutritivo y saciador. 

Como la tradición obligaba en el campo, los porotos eran plato fijo en los al-
muerzos diarios del trabajo de dos tiempos. Tenía múltiples variaciones que se 
relacionaban con aquello que se encontraba disponible, existiendo comúnmen-
te los porotos con mote de trigo, con pantrucas, con papas, con chicharrones y 
otros productos. A eso se pueden sumar una larga lista de posibilidades otor-
gadas por sus combinaciones. Sin embargo, la singular mezcla de legumbres 
con el maíz tostado que suscitan los porotos con locro de chícharo cullicao 
es especialmente evocada, como si lo que se quisiera fuese traer a la mesa el 
sabor de la tierra misma. 

3.5	 Del trigo y la simple dulzura 

Preparación: Mantecuta Dulce 

Los Mayos es una pequeña comunidad campesina de difícil acceso, compuesta 
por pequeños caseríos dispersos, ubicada en el secano costero de la región 
del Maule en la comuna de Constitución, 9 kilómetros al oriente de Putú. Sus 
aproximadamente 50 habitantes tienen por principal actividad económica y 
de subsistencia la producción y venta de algunos productos hortícolas en fe-
rias libres y mercados normalmente informales. En algunas épocas del año se 
dedican a la recolección y deshidratado de callampas y en algunos casos muy 
puntuales se identifica actividad apícola y vitivinícola en pequeñas escalas. 

La señora María Inés Saavedra Romero es hija de don Arturo Saavedra y doña 
María Cristina Romero, del sector de Valdivia ubicado hacia el bajo donde 
había antiguamente un molino. Nació mediante parto natural en la misma 
comunidad que habita desde el año 1962. Su padre se dedicó al trabajo en el 
molino haciendo harina negra19 y a la elaboración de carbón. 

Como la mayoría de las mujeres campesinas de antaño, desde niña conjugaba 
el trabajo de la tierra con el aprendizaje de la cocina. 

“Eso es lo que yo empecé a disfrutar de esto, de la siembra. Que había que 
arrancar la lenteja primero, después secar el trigo, después los chícharos, las 
chacras. Antes se hacían chacras también, pues se sembraba harto poroto, 
harta cosa”. La chacarería de legumbres era importante, así como el trigo y un 

(19)  Denominación campesina para referir a la harina integral o de grano entero de trigo.



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

35

jardincito de hortalizas y hierbas para darse vuelta en la casa. Además, como 
eran 8 hermanos seguidos, empezó a participar de la cocina, aprendiendo con 
todos los sentidos de su madre. 

Como ya decíamos, el trigo era importante en la agricultura familiar. Se sem-
braba en el terreno común de las familias de la comunidad que estaban todas 
emparentadas. También lo era en el territorio. Mucho antes de que llegaran 
las forestales, el paisaje estaba teñido del verde y el amarillo que originaba el 
cultivo de este cereal según fuera época lluviosa o seca. 

El trigo constituye un cultivo central en la historia y cultura alimentaria de 
Chile y la región del Maule. De alguna manera, es un símbolo de dominación 
cultural, por la historia de su llegada con los conquistadores españoles y porque 
en épocas donde fue motor del desarrollo económico de la zona centro y sur 
del país, fue aprovechado por las élites criollas para robustecer su poder y acu-
mular inusitadas riquezas bajo la estructura de hacienda y el auge exportador. 

En la cocina de la señora María Inés, como en prácticamente todas las coci-
nas campesinas del territorio Putú Huenchullamí, el trigo toma abundantes y 
variadas formas para hacer su camino a la mesa familiar del trabajo. Según la 
madurez del trigo, la intensidad de sus cocciones y la densidad e integridad de 
las harinas que se usaban, emergen el mote de trigo verde y de trigo seco, el 
trigo sancochado y partido20 y el trigo cullicao. Luego las harinas de trigo nue-
vo, las harinas negras, blancas y tostadas que terminaban en forma de galletas 
negras, panes, tortillas, sopaipillas, harinados, locros, pantrucas y sopones de 
varios tipos. 

Pero el recuerdo que se acompaña con profunda ternura y una larga sonrisa 
en el rostro viene de cuando María Cristina les hacía un dulce a partir de la 
semilla seca germinada que se llamaba “mantecuta dulce”. Relata: 

“La mami nos preparaba un dulce: lavaba el trigo y lo echaba así,  en un calcetín 
o en un bolsiquito. Y ya lo que estaba echando patita, ella lo molía como tres 
veces. Y le sacaba el puro juguito, la pura agüita. Lo procesaba bien en el hollejo, 
lo colaba, lo volvía a colar y lo volvía a colar… Y esa agüita la ponía a hervir con 
harina negra. Con harina molida del molino. Y quedaba la mantecuta dulce 
que llamaba”. 

(20)  Llamado por algunas cultoras del territorio “arroz de pobre”, usado en guisos y cazuelas.



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

36

A pesar de la simpleza de sus ingredientes, básicamente trigo seco germinado 
y harina negra, su preparación era cosa de tiempo y alquimia: 

“Nos gustaba a nosotros. Pero el proceso era medio largo. Porque después tenía 
que estar ahí revolviéndolo, revolviéndolo, revolviéndolo hasta que se pusiera 
medio cafecito. Porque era una leche… el trigo era una leche donde lo molía ella 
y lo procesaba. Pero no se le aderezaba azúcar… nada de dulce. Era solamente 
que el hecho de echar patitas al trigo, de estar naciendo, le daba el dulce”. 

La señora María Inés dice que la señora María Cristina aprendió la receta de 
su madre, doña María del Pilar Romero Andrade. Calculó que debe tener al 
menos 100 años y radica su valor cultural y alimentario en el encuentro natural 
del dulce en un estado particular de la semilla de trigo, donde la germinación 
provoca la liberación de almidones necesarios para el primer crecimiento de 
la planta. Por su parte, la idea de que se trabaja en el fuego como una leche 
espesada con harina negra puede tener relación con la búsqueda de un manjar 
vegetal ciertamente simple y rico que endulzaba la vida familiar en cualquier 
momento del día, servido en un pocillo o taza.



MENÚ GANADOR  ∫   De hierro y greda:  Olletas del trabajo campesino -  machero 

37

Equipo de trabajo 

Elena Gajardo Fuentes

Cocinera y artesana tejedora. Forma parte de las productoras del Mercado 
Campesino de Putú. Participa con relato oral sobre preparaciones campesinas, 
de la validación colectiva del Menú y es la encargada de la cocina y montaje 
de las papas cocidas con requesón. 

Patricio Guerrero Araya

Ingeniero Agrónomo, gestor local en temas de biodiversidad y ecosistemas 
húmedos. Es encargado de la recopilación de prácticas agrarias y de la logística 
de entrevistas y sesiones de registro de las preparaciones del Menú. 

Adelaida Rojas Gutiérrez

Cocinera y productora local. Participa con relato oral sobre preparaciones 
campesinas, de la validación colectiva del Menú y es la encargada de la cocina 
y montaje de la carbonada de machas. 

María Inés Saavedra Romero

Cocinera y productora local de hortalizas. Forma parte de las productoras del 
Mercado Campesino de Putú. Participa con relato oral sobre preparaciones 
campesinas, de la validación colectiva del Menú y es la encargada de la cocina 
y montaje de los porotos con locro de chícharo cullicao y la mantecuta dulce. 

Alejandro Salas Barrios

Trabajador Social, diplomado en Ecología Social y Ecología Política e inves-
tigador en patrimonio alimentario y cocinas campesinas del Maule. Res-
ponsable de la postulación, encargado de investigación, redacción y edición 
de la propuesta. 

Sergio Toledo Contreras

Técnico en Agroecología y educador socioambiental. Responsable del registro 
oral y fotográfico de las recetas y preparaciones que conforman la propuesta. 

Otros cultores y cultoras que participaron con testimonios orales: 

Carlos Fernández, Luisa Gajardo, Eduardo Letelier y Hugo Segovia.





MENCIÓN HONROSA

El Porfiado se come en El Frío 

Comuna de Palena, provincia de Los Lagos, región de Los Lagos.

Janet Nehuelpán Tamayo

Natalia Vásquez Carvallo

Alejandra Redlich Muñoz



MENCIÓN HONROSA  ∫   El  Por fiado  se come en El Frío 

40

Presentación 

La porfía de los sabores  
por: Carlos Reyes Medel21 

La distancia enseña. Vivir el día a día alejado de grandes centros de abasteci-
miento y sus cambios constantes, se asemeja a las ondas externas de una gota 
que cae a un tranquilo espejo de agua. En el centro se revuelve el líquido con 
fuerza, provocando anillos que conforme se distancian se debilitan, sí, aunque 
conservando una digna uniformidad que permanece. Algo así ocurre con las 
tradiciones de sitios como la provincia de Palena. Es una zona llena de contras-
tes geográficos, en medio de un entorno natural que invita a ser conservado 
para futuras generaciones tal como está. Aunque se debe reconocer que esa 
es una mirada desde el centro de aquella gota figurada. 

Allá los días son largos y atractivos durante el verano, mientras que la húmeda 
penumbra invernal puede resultar disuasoria si el deseo es arraigarse, si no se 
sabe entender a cabalidad aquel entorno de verdor perenne. Hoy, pese a que 
existe mayor conectividad, cuesta acceder a ese territorio incluso desde otras 
zonas de la región de Los Lagos. Se trata de una realidad que paradójicamente 
conspira en favor de la conservación de varios modos tradicionales de vida. 
Un refugio para conocimientos antiguos no por cuestión de poses, sino por 
una vigencia que los hace necesarios para el diario vivir. Bajo ese contexto 
personas como Janet Nahuelpán Tamayo se levantan a diario para mantener 
en alto las costumbres, sosteniendo una paleta de sabores que representa de 
buena forma el terruño donde vive. 

“El menú de El Porfiado se come en El Frío” es un trabajo que reafirma una 
Palena como tierra heredada recientemente de los primeros colonos. Esos 
que vinieron desde el norte chileno, pasaron por la pampa del otro lado de las 
montañas y por sus diversos trabajos de campo, hasta arribar finalmente a esa 
zona con varios arrestos de la cocina trasandina. A eso se une el destino de 
quienes llegaron desde la Isla Grande sumando brazos para la explotación de 
la madera, de la pesca, del comercio; llevando consigo el gusto del humo, de la 
quinua nativa, de la papa. También de quienes supieron -y saben- aprovechar 

(21)  Periodista gastronómico. Ha publicado diversos diversos libros de crónicas asociados al patrimonio ali-
mentario nacional, además de editar estudios y recetarios asociados a temáticas similares..



MENCIÓN HONROSA  ∫   El  Por fiado  se come en El Frío 

41

cada una de las bayas y plantas alimenticias de un entorno virgen hace pocas 
décadas atrás. 

Un entorno hostil, en potencia y en vivencia, que requería el cuidado de cada 
semilla, hoja o animal dispuesto como alimento, tal como lo describe el chilote 
Francisco Coloane en su mágico relato “La gallina de los huevos de luz”. 

En esa cocina de sabores definidos, la ayuda de la abuela de Janet, Ernestina 
Paillacar, resultó trascendental e inspiradora. De ella recogió el conocimiento 
oral que luego trasladó no sólo a su familia sino a un comedor dispuesto para 
el paisano y el pasante. Entre El Porfiado y Valle El Frío, se interiorizó de labo-
res esenciales: cómo encender el fogón apenas despuntaba el día, de sacarle 
provecho a los huevos de campo, entender los secretos del secado y salado de 
la carne hasta llegar al charqui, conocer de fermentos y así mantener el vigor 
de las verduras en medio de la crudeza invernal; mantener la evocación del 
gusto a ceniza en las tortillas de rescoldo recién hechas. Esa calidez surge, 
además, dentro de códigos culinarios donde se prioriza el linaje femenino, 
donde importa tanto alimentar como sanar. 

Hoy su labor marca diferencias en un entorno que, por curioso que parez-
ca, suele darle la espalda a los saberes culinarios de otros tiempos. Desde la 
lectura, aparece un conocimiento profundo del territorio del que se nutre, 
conformando un saber valioso, distintivo frente al avance de un tipo de globa-
lización que tiende a la uniformidad de hábitos. Merece persistir porque en 
ella aparece un sentido del deber y una sinceridad a la mesa que atrae, invita. 

Aquellas condiciones hicieron merecedor a este trabajo de una de las men-
ciones honrosas de “El Menú de Chile” de este año. Se deben resaltar tanto 
los dones de Janet como los de quienes apreciaron sus maneras de vivir y las 
plasmaron en un compendio breve y sustancioso. Tanto como el mote de ha-
bas con queso y la carne a la olla, que aparece en la imaginación de quien lee 
cocinándose lentamente, ya sea en el fogón o en la cocina a leña, que además 
sabe calentar la casa durante todo el año. Está en una mirada entre retro y 
moderna de un postre que puede estar tanto allí como en la mesa de otros 
tantos restaurantes regionales y nacionales. Platos con un doble sentido al 
funcionar como reflejo del pasado y  como una tentación ligada con firmeza 
en el presente.  



MENCIÓN HONROSA  ∫   El  Por fiado  se come en El Frío 

42

Es probable que en el mediano plazo ese aislamiento de Palena se diluya 
un poco, o quizás más de lo que nosotros y ellos piensan. A medida que los 
ferry que navegan por el Canal de Chacao cedan ante ese gran puente que 
unirá Chiloé con el continente, muchas de esas embarcaciones trasladarán 
su fuerza y tamaño a esos lugares donde la cordillera golpea con el mar. Ese 
será el momento en que “El menú de El Porfiado se come en El Frío” cobre 
mayor importancia como documento, como testimonio y, espero, como refe-
rencia de lo que se podrá disfrutar en muchas más mesas de aquella deliciosa 
provincia de la Patagonia Verde.



MENCIÓN HONROSA  ∫   El  Por fiado  se come en El Frío 

43

El Porfiado se come en El Frío  

Cómo has crecido provincia de Palena pedazo de Chile,  
yo te conocí comuna alejada, silenciosa muy lenta caminabas solitaria  

entre cerros, valles y quebradas lagunas, lagos, mallines y pozas22. 

Palena, a menudo invisible para el resto de Chile, es la comuna más austral de 
la región de Los Lagos, ubicada en la provincia que lleva su mismo nombre. Se 
comenzó a habitar en 1911, cuando un grupo de chilenos provenientes del sur 
del país y asentados en Argentina se establecieron en los terrenos cercanos al 
río Encuentro y Valle California para desarrollar la actividad ganadera. 

Los distintos procesos políticos que acontecían en Chile y el resto del mundo 
derivaron en desplazamientos que poblaron zonas muy aisladas, creando a su 
vez una diversidad de orígenes muy particular para territorios con tan poca 
población. En aquellos años la frontera no era tan restrictiva, lo que permitió 
a los pioneros transportar animales, semillas, víveres y costumbres, elementos 
esenciales para su asentamiento. Así, la cocina de este territorio se convirtió 
en una rica fusión de tradiciones gastronómicas. 

Nuestra propuesta de menú nace al conocer a Janet Mónica Nahuelpán Tama-
yo, como es de esperar, gracias a la cocina. Luego de una entrevista previa, y 
con un objetivo muy distinto al que aquí nos convoca, conocimos su proyecto 
de restaurante de comida con identidad local. Inmediatamente quedamos des-
lumbrados, ya que Janet es una apasionada de lo que hace y, a pesar de haber 
estado muy alejada de sus raíces durante un extenso período, se dedica a es-
tudiar y poner en valor lo aprendido de sus ancestros y comunidad de Palena, 
a través de servicios gastronómicos. 

El menú que presentamos a continuación es el resultado de la investigación y 
experiencia personal de Janet. Su testimonio refleja el esfuerzo de sus antepa-
sados pioneros y tiene una gran relevancia en la conservación del patrimonio 
gastronómico de la comunidad. En su relato destaca la labor de las mujeres 
como responsables de la transmisión oral de conocimientos culinarios de 

(22)  Extracto del poema “A Mi Provincia”, del libro “Letras de vida y colonización en la provincia de Palena” 
de Isabel Urrutia Vilches (p.48)



MENCIÓN HONROSA  ∫   El  Por fiado  se come en El Frío 

44

tradición familiar, la conservación de las semillas y preservación de la labor 
huertera como centro de los trabajos agrícolas, elementos fundamentales para 
el sustento de las familias patagonas. 

Este legado no solo se transmite a través de las recetas, sino también a través 
de los ambientes que las sostienen. Todo comienza en un hogar del sur: una 
construcción hecha de maderas nativas, abrigadas por el calor constante de la 
indispensable cocina a leña que es protagonista de la casa, una o dos pavas23 
hirviendo sobre ella y el flojero24 detrás, siempre disponible para una siesta. 
El horno se encarga de cocer el pan o de asar algún trozo de carne de cordero. 
Las tortas fritas calentándose sobre la plancha caliente, y los mates que pasan 
de un lado a otro. Una que otra ropa secando sobre una vara de colihue. En 
estas cocinas nacen recetas, tradiciones y herencias que no debemos olvidar. 

Ernestina Paillacar, abuela de Janet, fue una mujer mapuche huilliche origi-
naria de Chiloé. Su historia encarna el proceso de colonización de Palena. A 
los 18 años se trasladó a Corcovado, Argentina, donde trabajó como empleada 
doméstica en la casa de la familia Tamayo González. Allí se enamoró y se casó 
con uno de sus miembros. En la década de 1930, junto a otras familias chi-
leno-argentinas, Ernestina y su esposo se establecieron en el sector rural El 
Porfiado, en Palena, y tuvieron dos hijos. La madre de Janet es la mayor de ellos. 

Fue con la matriarca, Ernestina, que Janet se crió y a quien agradece muchos 
de los conocimientos culinarios que hoy tiene y transmite. Su abuela tenía un 
carácter fuerte, cuenta Janet. Como prueba de ello, recuerda una anécdota 
ocurrida durante la dictadura cívico-militar, en la que carabineros fueron hasta 
su casa en busca de su marido, que era migrante indocumentado, y fue ella 
quien salió con sus perros a amedrentarlos para que se marcharan. De esta y 
muchas otras vivencias fue testigo Janet durante su crianza y así fue formando 
su carácter: estudiosa, autónoma, perseverante y risueña. Mujeres valientes 
que cuidan lo que con mucho esfuerzo han logrado obtener. 

Por otro lado, el padre de Janet, Roberto Nahuelpán, era originario de Lago 
Ranco y cruzó en 1956 desde El Tranquilo, en Argentina, hacia lo que hoy es 
Villa Vanguardia, instalándose en parte del Valle El Frío, en Chaitén. En la 
actualidad existe un puente en la zona nombrado en honor a Roberto. Janet 
no sabe con certeza cómo se conocieron sus padres, aunque sospecha que fue 

(23)  Nombre que se le da a las teteras en la Patagonia.

(24)  Gran banco de madera cubierto con una colchoneta y ubicado detrás de las cocinas a leña.



MENCIÓN HONROSA  ∫   El  Por fiado  se come en El Frío 

45

en el pueblo argentino de Corcovado, el lugar más cercano para abastecerse. 
Después de casarse, decidieron regresar a las tierras familiares en Valle El Frío, 
tuvieron cuatro hijos y sólo Janet fue criada por sus abuelos en El Porfiado.  

Tras estudiar y vivir su juventud en el norte de Chile, Janet regresó a sus orí-
genes y se asentó en el Valle El Frío, en las tierras heredadas de su padre y a 
50 kilómetros de El Porfiado, lugar donde se crió. Ella está convencida de la 
importancia de revalorizar las tradiciones del territorio que la vio crecer, sobre 
todo la cocina patrimonial heredada principalmente por las mujeres. Por esa 
razón pasa sus días recordando, trabajando y estudiando para mantener la 
gastronomía local que ha alimentado su vida, rememorando las recetas de su 
abuela y las técnicas de conservación que utilizaba para preservar los alimentos 
durante todo el año, ya que la cosecha y la crianza de animales se realizaban 
sólo de forma estacional. 

La herencia mapuche de su abuela se manifestaba a cada instante. Janet re-
cuerda que siempre le decía que uno tiene que aprender hasta morir. Fue esa 
determinación y su conexión profunda con la tierra lo que la llevó a buscar la 
medicina en su huerta: con la comida te enfermas y con la misma comida te 
sanas. Estas sabias palabras son el reflejo del menú que presentamos: alimentos 
saludables cultivados con las manos de una mujer fuerte y resiliente. 

Los días comenzaban temprano, acompañados por el canto de las gallinas. 
Prender el fuego en la cocina a leña era uno de los rituales matutinos, el calor 
y el aroma a madera encendida llenaban el aire. El desayuno habitualmente 
consistía en una paila de huevos de campo con tortillas al rescoldo, charqui 
machado con un toque de aceite y los incondicionales mates amargos. Era casi 
una celebración cotidiana con sabores auténticos y memorables. 

Después de disfrutar de esta comida reconfortante, la jornada continuaba con 
el cuidado de los animales y la atención a la huerta. Janet recuerda con alegría 
las excursiones para recolectar frutos del bosque, esos pequeños tesoros que la 
naturaleza ofrecía. Una de sus memorias más vívidas es la búsqueda de berros 
en el arroyo cercano, el único lugar donde crecían. Era un juego encantador 
mojarse un poco mientras rebuscaba entre las piedras, siempre con la emoción 
de llevarlos a casa para convertirlos en ensalada para el almuerzo. Aún hoy se 
siente atraída por ese lecho de berros y siempre vuelve a visitarlo como si se 
tratara de un viejo amigo. 



MENCIÓN HONROSA  ∫   El  Por fiado  se come en El Frío 

46

Entre las melgas25 de papa, el yuyo26 siempre hacía una aparición. Solo utiliza-
ban sus hojas, que cosechaban con cuidado y blanqueaban varias veces antes de 
disfrutarlas en una deliciosa tortilla. Estas prácticas, tan sencillas y humildes, 
son ahora vistas por algunos pobladores con vergüenza, pero para Janet son un 
símbolo de ingenio y sustentabilidad. Lo que antes se consideraba cotidiano, 
hoy resuena como un homenaje a la sabiduría de la tierra y a las tradiciones 
que perduran. 

Durante el verano, llegaba el momento de recolectar frutos para preparar con-
servas. La primera cosecha que traía alegría era la de grosellas, pequeñas deli-
cias que marcaban el inicio de la temporada. Luego venían las jugosas cerezas 
y, más tarde, las ciruelas, cada una aportando su color y sabor al canasto. A 
medida que el verano se acercaba a su fin, entre fines de marzo y principios de 
abril, comenzaban a preparar dulce de manzana, que era parte de la tradición 
familiar. El tipo de manzana que más recuerda Janet es la variedad “cabeza de 
niño” o “cabeza de guagua”, por su particular nombre que proviene de su gran 
tamaño y dulzor. Y como un cierre perfecto, la recolección de membrillos, con 
los que hacían un delicioso dulce de cortar27 y orejones28, llenando su  despensa 
y su corazón de recuerdos entrañables. 

“Con el maqui hacíamos chicha. Íbamos a juntar baldes de maqui, los molía-
mos y colábamos con una bolsa harinera. Dejábamos sólo el jugo de maqui y 
lo guardábamos en botellas enterradas o en el agua corriendo, para que no 
fermentaran tan rápido. Antiguamente se usaban las canogas29, en donde se 
ponían capas de poroto verde picado y otra capa de sal, se repetía el proceso 
hasta terminar con sal. Así podíamos comer en el invierno la ensalada, lo la-
vábamos antes y lo servíamos: quedaba como cocido por la sal… con el repollo 
lo mismo”, comenta Janet sobre algunas formas de conservar alimentos para 
la temporada de frío. 

Sin ser del todo conscientes, lo que preparaban en sus hogares eran fermen-
tados, métodos ancestrales de conservación de alimentos estacionales. Este 
proceso no solo prolonga la vida de los alimentos, sino que también los en-

(25)  Melga o amelga: Faja de terreno que se señala para esparcir la simiente.

(26)  Nombre que en la zona se le da al nabo o Brássica Rapa L, también puede referirse a las hierbas medicinales.

(27)  Hoy conocido como dulce de membrillo.

(28)  Láminas de fruta disecadas.

(29)  Recipientes grandes de madera.



MENCIÓN HONROSA  ∫   El  Por fiado  se come en El Frío 

47

riquece nutricionalmente. Sin duda, este es un ejemplo del patrimonio que 
lleva consigo Janet. Y ella misma es como un cuaderno de recetas, que guarda 
y transmite memoria y emerge la emoción al recordar lo heredado: una forma 
de vivir simple e inteligente. 

En tiempos de recursos limitados, los habitantes de la región dependían de 
lo que podían cultivar y cosechar. El fogón30 era un elemento esencial en los 
hogares del sur, donde se ahumaban y secaban carnes y cosechas, y también se 
almacenaba la producción para el invierno. Hoy en día, estas tradiciones han 
sido en gran parte reemplazadas por despensas y refrigeradores. Sin embargo, 
en la provincia de Palena aún se encuentran hogares donde se puede observar 
la carne seca colgada a un costado de la cocina a leña, acompañada de algunos 
yuyos31 secos. 

La historia de la provincia de Palena, a través de la vida y el legado de Janet 
Nahuelpán Tamayo, nos revela la riqueza de una cultura que ha sabido resistir 
y adaptarse a lo largo del tiempo. Su conexión con las tradiciones culinarias 
y las prácticas de conservación de alimentos refleja no solo el ingenio y la 
resiliencia de sus antepasados, sino también un profundo respeto por la tierra 
y sus recursos. 

A medida que el mundo cambia y las técnicas ancestrales desaparecen, es vital 
reconocer y valorar esta herencia. La cocina de Palena no es solo un conjunto 
de recetas; es un testimonio de identidad, comunidad y sostenibilidad. Janet, 
como guardiana de esta sabiduría, nos invita a recordar y revalorizar las ense-
ñanzas de quienes nos precedieron, asegurando que las tradiciones culinarias 
sigan vivas en las futuras generaciones. 

La cocina, en todos los rincones de la provincia de Palena, desde El Porfiado 
hasta Valle El Frío, se convierte en una celebración de la memoria colectiva, 
una invitación a explorar el patrimonio que forma parte de nuestra identidad 
cultural y a apreciar el sabor de la historia que se encuentra en cada plato. En 
un mundo donde la globalización a menudo homogeniza las culturas, el caso 
de Palena nos recuerda la importancia de la diversidad y la riqueza que surge 
de nuestras raíces. 

(30)  Construcción de piso de tierra, con un espacio al centro para hacer fogatas y justo arriba de ese espacio se 
abre una chimenea para que salga el humo, este se utilizaba de comedor diario y como lugar de procesamiento 
de los alimentos de guarda.

(31)  Nombre genérico para las hierbas medicinales, también puede referirse al nabo o Brássica Rapa L



MENCIÓN HONROSA  ∫   El  Por fiado  se come en El Frío 

48

Es fundamental destacar el sistema agroalimentario de esta región. La escasez 
de abastecimiento externo ha llevado a la necesidad de una alimentación au-
tosustentable. Todos los alimentos incluidos en este menú fueron cultivados, 
cosechados, criados, faenados, recolectados y procesados por la misma familia. 
Desde el cultivo de trigo hasta la obtención de harina, así como la producción 
de carne y huevos, cada etapa del proceso está arraigada en el entorno. Este 
vínculo entre la familia y la tierra se traduce en una protección mutua que 
fortalece su sustento

Menú 

Sopa  

Consomé de trigo  

Fondo  

Mote de habas con queso y carne hervida 

Bebestible 

Jugo de calafate 

Postre 

Tartaleta de quinoa con salsa de cauchao

Bajativo 

Infusión de rosa mosquetaRecetario



MENCIÓN HONROSA  ∫   El  Por fiado  se come en El Frío 

49

(I) Consomé de trigo 
Para 4 porciones  

Ingredientes:

•    Locro 

•    1 presa de gallina de campo 

•    ½ morrón 

•    1 zanahoria 

•    1 ramita de apio 

•    2 dientes de ajo 

•    Orégano al gusto 

•    Sal al gusto  

Preparación:

Preparación previa del locro32 : 

1.  Agregar el trigo, las cenizas y un poco de agua a una bolsa de género (gene-

ralmente se hace en el saco de los quintales de harina). 

2.  Poner la bolsa en el suelo y con los pies refregar para quitar toda la cáscara 

al trigo. 

3.  Enjuagar hasta que quede limpio. Dejar secar y guardar. 

Preparación del consomé: 

1.  Pelar la zanahoria y, junto al morrón, trozar en bastones. 

2.  En una olla con abundante agua fría agregar todos los ingredientes. 

3.  Cocinar por 40 minutos a fuego alto.

4.  Retirar la presa de gallina y trozar. 

5.  Servir caliente en un plato hondo, asegurándose de que haya un poco de 

cada ingrediente.  

6.  Opcional: decorar con cilantro fresco picado. 

(32)  Locro: trigo pelado con cenizas.



MENCIÓN HONROSA  ∫   El  Por fiado  se come en El Frío 

50

(II) Mote de habas con queso 
Para 4 porciones 

Ingredientes 

•    1 kilo de habas secas 

•    1 taza de queso rallado 

•    Sal al gusto 

•    Ají color al gusto 

Preparación 
1.  Remojar las habas en abundante agua fría el día anterior. 

2.  Cocinar las habas en agua hirviendo durante 15 minutos. 

3.  Colar y luego quitar la piel de las habas. 

4.  Devolver las habas a la olla y ponerlas a fuego lento junto a los condimentos 

y el queso rallado hasta que se derrita. 

5.  Emplatar junto a la carne hervida y adornar con ají color. 

(III) Carne hervida 
Para 4 porciones 

Ingredientes 

2 kilos de carne de vacuno 

1 ají cacho de cabra 

3 a 5 dientes de ajo 

Aceite o grasa 

Sal al gusto 

Preparación 
1.  En una olla con abundante agua caliente colocar la carne, el ají, el ajo y la sal. 

2.  Cocinar a fuego medio durante 1 hora y media. 

3.  Sacar la carne del líquido de la cocción y laminar en medallones de 2 cen-

tímetros de grosor. 

4.  Sellar cada lámina con un poco de grasa o aceite por ambos lados. 

5.  Emplatar junto a las habas y añadir un poco del líquido de la cocción sobre 

la carne. 



MENCIÓN HONROSA  ∫   El  Por fiado  se come en El Frío 

51

(IV) Jugo de calafate 
Para 4 porciones 

Ingredientes 

•    1 kilo de calafates 

•    1 litro de agua 

Para el almíbar 

•    100 gr de azúcar 

•    300 ml de agua 

Preparación 

Para el almíbar 

1.  Cocinar el azúcar con el agua por 15 minutos. 

2.  Dejar enfriar y reservar. 

Para el jugo 

1.  Poner a cocinar el fruto y el agua a baño maría todo un día arriba de la 

cocina a leña. 

2.  Dejar que enfríe y colar las pepas con una bolsa de género. 

3.  Agregar el almíbar, disolver y servir.

(V) Tartaleta de quinoa con salsa de cauchao 
Para 8 porciones

Ingredientes 

Para la masa 

•    300 gr de harina 

•    150 gr de mantequilla 

•    140 gr de azúcar 

•    1 huevo 

Para el relleno 

•    500 ml de leche 

•    70 gr de harina 



MENCIÓN HONROSA  ∫   El  Por fiado  se come en El Frío 

52

•    100 gr de azúcar 

•    1 taza de quinoa 

•    Ramita de canela 

•    Para la salsa 

•    1 kg de cauchao 

•    700 grs de azúcar 

Preparación 

Para la masa 

1.  Mezclar los ingredientes secos y añadir la mantequilla a temperatura am-

biente. Mezclar 

2.  Añadir el huevo y amasar hasta que sea una masa uniforme. 

3.  Estirar en un molde y pinchar con un tenedor por el fondo. 

4.  Pre hornear por 15 minutos a 180 grados, hasta que esté levemente dorada. 

5.  Retirar del horno y dejar que se enfríe. 

Preparación previa de la quinoa 

1.  En una sartén, tostar la quinoa por 5 minutos. 

2.  Volcarla dentro de una bolsa de tela y refregar con ambas manos sobre la 

mesa. 

3.  Pasarla a un plato y aventarla33 para sacarle todo el hollejo. 

4.  Lavar la quinoa varias veces y luego cocinar en abundante agua hasta que 

hierva. 

5.  Botar el agua caliente y poner a hervir de nuevo con agua fría. 

6.  Dejar por 5 minutos y retirarla del fuego, colar y enfriar. 

Para el relleno 

1.  Mezclar la leche junto con la harina y reservar. 

2.  Agregar la quinoa ya cocida junto con el azúcar y revolver constantemente 

hasta que se derrita. 

3.  Agregar una ramita de canela. 

4.  Verter la leche pasándola por un colador para evitar grumos de la harina. 

5.  Cocinar la mezcla por 4 minutos sin dejar de revolver hasta que espese. 

6.  Verter la mezcla en la masa previamente cocida. 

7.  Dejar enfriar y decorar con la salsa de cauchao. 

(33)  Aventar: echar al viento algo, especialmente los granos que se limpian en la era.



MENCIÓN HONROSA  ∫   El  Por fiado  se come en El Frío 

53

Para la salsa 

1.  Cocinar el cauchao junto con el azúcar por 40 minutos a fuego bajo. 

2.  Retirar y dejar enfriar.

(VI) Infusión de rosa mosqueta 
Para 4 porciones 

Ingredientes 

•    1 taza de rosa mosqueta seca 

•    1 litro de agua 

Preparación 
1.  Hidratar en agua la rosa mosqueta por toda una noche. 

2.  Filtrar y agregar 1 litro de agua limpia. 

3.  Dejar que hierva por 30 minutos. 

4.  Servir caliente y endulzar a gusto.



MENCIÓN HONROSA  ∫   El  Por fiado  se come en El Frío 

54

Equipo de trabajo 

Janet Nahuelpán Tamayo 

Nacida en la comuna de Palena, es cocinera por herencia y se dedica a la di-
vulgación culinaria de su territorio. Es propietaria ​de un restaurante en Valle 
El Frío (carretera Austral) llamado Le Monique Cuisine, donde plasma en sus 
platos los conocimientos ancestrales de la gastronomía local. Estuvo a cargo 
de compartir las historias y recetas recopiladas en esta investigación, así como 
de la elaboración de estas. 

Almendra Redlich Muñoz 

Estudiante de periodismo de la Universidad de Chile, es oriunda de Futaleufú, 
provincia de Palena. Forma parte de ARPA, agrupación cultural comunitaria, 
donde se encarga del área de comunicaciones y gestión cultural. Actualmente 
está realizando su seminario de licenciatura sobre la alimentación como fuente 
de tradiciones y memoria colectiva. Sus intereses se centran en rescatar el 
patrimonio cultural inmaterial de su territorio. Estuvo a cargo de la entrevista, 
investigación y fotografía. 

Natalia Vásquez Carvallo 

Gastrónoma de profesión, lleva también por oficio la recolección de hongos 
silvestres comestibles. Actualmente estudia sociología en la Universidad de 
Concepción con el objetivo de ampliar su formación y seguir contribuyendo a 
la investigación en el territorio que habita (provincia de Palena). Forma parte 
de ARPA, una agrupación cultural comunitaria, donde apoya con talleres 
gastronómicos. Estuvo a cargo de la recopilación de la receta, investigación 
y fotografía.





MENCIÓN HONROSA

Menú Maderero

Comuna de Tortel, provincia de Capitán Prat, 
región de Aysén del General Carlos Ibáñez del Campo.

María Francisca Ramírez Ibarra 

Lázaro Igor Aguilante 

Olegario Hernández Yefe  



57

MENCIÓN HONROSA  ∫   Menú Maderero

Presentación 

Ciprés y mate: relatos de una cocina al fin del mundo
por: Karin Weil González34 

Cuando pensamos en comer, pareciera tratarse de un acto tan simple que 
podría reducirse al sólo hecho de masticar y tragar alimentos, con fin último 
de nutrirnos, es decir, incorporar e integrar los componentes necesarios 
que nuestros organismos necesitan para sobrevivir. Por otra parte, el siglo 
XXI ha sido testigo de cómo la globalización y el crecimiento de la industria 
alimentaria no sólo ha impactado negativamente al medioambiente, sino 
también a las prácticas sociales y culturales asociadas a la producción local 
y a escala, y a la salud de todos los seres vivos afectados por el alto consumo 
de alimentos procesados. 

El Menú Maderero no sólo nos cuenta e instruye en cómo preparar y combinar 
cada uno de los ingredientes. Si prestamos atención a las instrucciones sobre 
cómo deben combinarse los ingredientes, descubriremos que detrás de estos 
sabores, aromas y texturas, se cuenta y comparte generosamente la historia, 
memoria y paisaje de un territorio y sus habitantes. 

La comuna de Tortel, ubicada en la región de Aysén, está compuesta por pe-
queños poblados y sus habitantes no suman más de 540 según el censo del 2024. 
Recorrida desde la época prehispánica por los Kawésqar, nómades y canoeros 
fueron testigos de una naturaleza desbordante propia de la patagonia chilena, 
con  glaciares, ríos y bosques que hacen de esta comuna, un lugar único por 
su belleza, intensidad y por la forma en que sus habitantes se han adaptado a 
los elementos propios del lugar y al desafío que representan las inclemencias 
propias del aislamiento, el clima y la geomorfología de la zona. 

Cada uno de los componentes del menú nos invita a comprender cómo, en 
un lugar tan frío, aislado e imponente, sus habitantes han creado un modo de 
vida marcado por la colaboración y la generosidad. A través del relato de cada 
preparación —al calor del ciprés, al aroma del mate, en medio de conversacio-
nes cargadas de afecto— comparten sus aventuras y desventuras, sus penas y 

(34)  Antropóloga, MBA de la Universidad Austral de Chile, ha trabajado en el desarrollo de propuestas re-
lacionadas con: gestión, patrimonio y museos, desde la investigación, docencia y coordinación de proyectos.



58

alegrías, sus sueños comunes. Y nos permiten reconocer en el paisaje que los 
rodea un ecosistema humano profundamente respetuoso. 

Las recetas se transforman en una narrativa poética que da forma a las expe-
riencias emocionales y culturales de Tortel. Nos hablan de quienes habitan un 
territorio, pero por sobre todo de cómo lo habitan, de forma respetuosa y única. 

Así, saborear y disfrutar de una comida es mucho más que percibir olores, 
sabores y colores: es una forma de construcción social y cultural que permite 
conocer y proyectar la diversidad de un ecosistema patrimonial situado. De-
tenernos en la intensidad de lo cotidiano para compartir un alimento puede 
transformarse en una experiencia profundamente humana, amable y acogedo-
ra, desde la intimidad de un hogar, el calor de una cocina y el valor simbólico 
de compartir un pedacito de carne y papa.  

MENCIÓN HONROSA  ∫   Menú Maderero



MENCIÓN HONROSA  ∫   Menú Maderero 

59

Menú Maderero 

La madera, así como la cocina, 
tiene diferentes texturas, aromas y colores. 

“¿Se sirve un mate?” es lo primero que se escucha al entrar a una casa en Tortel. 
Enseguida, aparece un inconfundible aroma a ciprés, una esencia dulce y suave 
que se mezcla con el ambiente cálido que solo una cocina a leña es capaz de 
crear. El mejor espacio para disfrutar del mate es el “flojo”, un asiento alargado, 
cubierto por mantas de lana y otros textiles que se ubica justo atrás de la cocina 
y, que tal como su nombre lo indica, invita al descanso y a olvidar por algunos 
instantes las labores cotidianas. Al instalarse ahí comienza el ritual del mate. 

El o la dueña de casa habitualmente asumen el rol de “cebador”, la persona 
encargada de preparar la yerba, cuidar que la tetera no alcance a hervir y pre-
ocuparse de que nunca falte el agua, porque las rondas de mate siempre son 
extensas si la conversación es fluida. El cebador da inicio a la ronda con el 
primer sorbo, “haciendo cacarear la bombilla”, como se suele decir. Si hay 
más de dos personas, continúa quien esté a su derecha, cuidando de recibir 
el mate también con la mano derecha, nunca mover la bombilla y jamás dejar 
el mate detenido por más tiempo del necesario. Existen varias versiones del 
mate, una para cada hora y momento: amargo, dulce, con leche, con yuyos o 
con punta, como se llama a aquel que por medio de algunas gotas de alcohol 
adquiere más personalidad y una nota de picardía. La singularidad de esta 
bebida y su arraigo en la Patagonia radica justo en eso, en su posibilidad de 
adecuarse a diferentes ambientes y situaciones. He ahí también su belleza. El 
mate nos congrega, nos invita a estar juntos, a compartir, a ser comunidad, 
pero también nos regala hermosos momentos en soledad. Al transitar al alba 
por las pasarelas, desde la mayoría de las casas se deja ver un tubo humeante y 
una tímida luz encendida; ese instante previo al ajetreo del día es preciso para 
sentarse solo junto al fuego a pensar o simplemente mirar el entorno mientras 
se disfruta en silencio de un mate. 

En medio de un territorio frío y lluvioso que puede ser hostil, en las casas abun-
da la hospitalidad y los gestos de cortesía con los visitantes. Es frecuente que 
el mate se acompañe por tortas fritas, pan amasado o algunos restos de carne 
del día anterior. Así, entre risas, novedades y comida, aparecen las historias. 
Porque Tortel es una tierra de historias. También un mar. 

Tortel tiene muchos orígenes, pero todos ellos ligados a la madera. Nació pri-
mero como parte de la concesión de la Compañía Explotadora del Baker, que en 



MENCIÓN HONROSA  ∫   Menú Maderero 

60

1904 obtuvo un permiso de ocupación para asentarse en el valle del Río Baker y 
extraer ciprés de las Guaitecas. Se emplazó en la antigua zona de Bajo Pisagua 
y para las faenas, trasladó hasta el lugar a cerca de 200 trabajadores chilotes, 
expertos hacheros y navegantes. Durante el invierno de 1906 el barco que debía 
llevarlos de vuelta a su hogar no llegó y 59 de estos trabajadores fallecieron en 
circunstancias poco claras. Algunas de las versiones señalan que se debió a la 
escasez de alimento o a que su comida estaba contaminada. Sus compañeros 
de labores decidieron que pese a las circunstancias, merecían un trato digno. 
Labraron a hacha ataúdes y cruces y los sepultaron en lo que hoy se conoce 
como Isla de Los Muertos, una franja de tierra al borde del Río Baker que fue 
declarada como Monumento Histórico en 2001. 

En 1916, después de que esta Compañía se declaró en quiebra, se asentó en 
el territorio una nueva empresa ganadera: Posadas, Hobbs y Cía., quienes no 
tenían operaciones productivas en la zona de Bajo Pisagua, pero por contrato 
con el Estado, debían utilizar ese puerto para embarcar sus productos hacia el 
Océano Pacífico. Esta dinámica se mantuvo hasta los años treinta, cuando un 
incendio arrasó con las instalaciones y el puerto quedó abandonado. 

El segundo nacimiento y el más espontáneo, se inicia con la llegada paulatina 
de familias afincadas por la ribera del Río Baker que comenzaron a poblar el 
sector cercano a la desembocadura, aproximándose a lo que hoy se conoce 
como Tortel. Con el transcurso de los años y la presencia de nuevos habitantes, 
se hizo necesario generar un sistema para conectar la accidentada geografía de 
la comuna: así surgieron las tradicionales pasarelas de madera que continúan 
en expansión hasta hoy. 

La explotación del ciprés de las Guaitecas marca la historia de este territorio, 
determina la forma de vida de sus habitantes y, por supuesto, su cocina. Con 
el propósito de extraer madera y labrar postes que serían enviados en buques 
de la Armada a estancias de Magallanes para sus cercos, las familias comen-
zaron a instalarse en islas y campos cercanos al Ventisquero Jorge Montt o al 
Glaciar Steffen. Así lo cuenta Olegario Hernández Yefe, maderero, tejuelero y 
Tesoro Humano Vivo. Él llegó en 1982 al sector de Steffen, allí fundó su cam-
pamento y pasó periodos con su familia. El carácter nómada y temporal de 
estos asentamientos genera una dieta restringida en ingredientes y una cocina 
humilde, pero extremadamente creativa y versátil. Lázaro Igor, uno de sus 
hijos, recuerda sus vivencias en este campo: “Apenas salíamos de la escuela y 
antes de navidad, metíamos las pilchas al bote. Habitualmente era una lancha 
de madera de algún vecino. Ahí iban arrumbados colchones, ropa, harina y 



MENCIÓN HONROSA  ∫   Menú Maderero 

61

otros víveres y gallinas para tener huevos y también carne. Después de unas 
3 horas de navegación llegábamos al campo”. Ahí transcurrían los días entre 
juegos, trabajo y madera. 

La jornada se iniciaba temprano en las mañanas. Un mate al lado del fuego, tor-
tas fritas y pan amasado con mantequilla los primeros días, cuando se acababa, 
huevo, mermelada o queso de algún campo vecino. Olegario partía entonces a 
las faenas de la madera, mientras los niños quedaban en la casa a cargo de Alba, 
su madre. Ayudaban a picar y a entrar leña, mientras a lo lejos se escuchaba el 
hacha y la macheta que daban forma a postes y a tejuelas. También había espa-
cio para tallar sus propios juguetes de madera, remar, andar a caballo o pescar. 
El ambiente periglacial a orillas de mar en el que vivían les daba la posibilidad 
de comer congrio, merluza y róbalo, así como pejerrey de río o peladilla. En 
esas simple acciones, hay un conocimiento profundo del territorio, conciencia 
de sus recursos y una capacidad de resolver el habitar cotidiano que es una 
característica propia de los habitantes de Tortel hasta el día de hoy. 

La casa, revestida con tejuelas y tablas traslapadas, tenía un corredor en el 
frente, tres dormitorios y un gran estar. Ahí se desarrollaba la mayor parte 
de la vida, junto a la cocina a leña y a un mesón de madera. Algunos metros 
más allá estaba el fogón, una estructura también de madera con una salida de 
humo y zarandas para ahumar la carne y los pescados. “Siempre había róbalo 
secándose”, recuerda Lázaro. 

El almuerzo congregaba a la familia en torno a un mesón hecho con tablas de 
ciprés labradas artesanalmente en el mismo lugar. Legumbres y carne eran los 
alimentos más frecuentes. Ambos abundantes en cantidades para una familia y 
con la facultad de dar energía para las extenuantes labores de la madera. La car-
ne provenía de ganado que la familia mantenía en el campo en estado silvestre. 
No existían y hasta hoy son escasos los corrales. Así que el proceso se iniciaba 
con la búsqueda y captura del animal, para luego carnearlo y despostarlo. Un 
asado era lo siguiente. La familia y algunos vecinos se reunían en el fogón a la 
espera de la comida, de pie o en asientos improvisados. En ausencia de mesa y 
platos, el único utensilio presente era el verijero, un cuchillo con una hoja de 
no más de 15 cm que es tradicional en los gauchos y que responde a cualquier 
desafío: comer, cortar una soga, capar un animal o escarbarse los dientes. Así, 
cada persona se acercaba, cortaba un pedazo de carne y volvía su lugar para no 
entorpecer el paso de los otros al asado. En promedio, “una vaca podía durar 
un mes”, comenta Lázaro. 



MENCIÓN HONROSA  ∫   Menú Maderero 

62

La necesidad de alimentar a la familia durante varias semanas y la ausencia de 
un sistema de refrigeración, obligaron a desarrollar y perfeccionar un método 
para conservar la carne.Existen diferentes maneras para secar y preservar la 
carne. El método más primitivo y difundido es colocarla al sol, salarla o agregar 
hierbas y otras especias disponibles. Eso, sin embargo, está reservado para re-
giones con un clima seco y días soleados. Para los campos de Tortel, donde la 
lluvia es abundante incluso en verano, era preciso desarrollar otras prácticas. 
La madera surge otra vez como herramienta y da la posibilidad de ahumar los 
trozos a conservar. Una vez que se despostó el animal y se obtuvieron piezas 
más delgadas, se adoban con ajo, sal y orégano y después de un día y una 
noche, se llevan al “ahumador”. Este sistema formado por delgadas varas de 
madera e instalado sobre el fogón, permitía secar la carne en dos o tres días, 
utilizando preferentemente “leña de coihue o mañío, porque da más humo”, 
explica Olegario. Luego, se guardaba en bolsas cerradas para convertirse en el 
plato principal de la mayoría de los almuerzos. 

El sabor de las maderas impregnadas en la carne suplía la escasez de otros 
ingredientes y era el responsable de sopas enjundiosas y de otras prepara-
ciones. Durante los almuerzos, uno de los platos favoritos de la familia era la 
carne al jugo con papas, colocando arriba de todo, la cebolla para dejar que sus 
jugos inundaran la olla. Ensaladas, jugos y otras preparaciones eran muy poco 
frecuentes. También el postre. Durante los primeros días de la llegada podían 
disfrutar de un mote con huesillos, pero con el transcurso de las semanas los 
víveres disminuían y daban paso a la creatividad. Arroz con leche, mermelada 
y disfrutar del ruibarbo, los calafates, grosellas y frambuesas que abundaban 
en el lugar era lo usual. 

La cocina de Tortel está marcada por el trabajo en la madera, por la construc-
ción de pasarelas, por las tejuelas y por la navegación. Ese habitar nómada, 
pero a la vez fundacional, determina una cocina sucinta, creativa y resistente. 
En contadas ocasiones se da pie a banquetes o a largas sesiones de disfrute, 
lo usual es disponer del tiempo preciso para alimentarse y continuar con la 
faena. Sin embargo, cuando se reciben visitas o se prepara un asado, no hay 
prisa. Es siempre abundante la carne y en ocasiones, el vino. Esta es también 
una cocina mestiza, con claras influencias de sus primeros habitantes llegados 
desde el archipiélago de Chiloé, pero también de viajeros errantes que antes 
de asentarse en la Patagonia transitaron por pueblos de Argentina. De ahí pro-
vienen justamente las tortas fritas o tortas criollas, tan indispensables como el 
mate en cualquier dieta tortelina. Es una cocina que está aún en construcción 
y que aprende a adaptarse, a crear y disfrutar de los ingredientes disponibles.



MENCIÓN HONROSA  ∫   Menú Maderero 

63

Menú 

Sobre la mesa

Tortas criollas 

Entrante   

Sopa de carne ahumada 

Fondo  

Carne al jugo con papas  

Postre 

Arroz con leche 

Líquidos  

Mate 



MENCIÓN HONROSA  ∫   Menú Maderero 

Recetario

Tortas criollas  

Ingredientes:

•    2 kilos de harina 

•    1 cucharadita de levadura 

•    800 ml de agua casi hirviendo  

•    ½ kilo de manteca o grasa de vacuno a temperatura ambiente 

•    Una pizca de sal 

•    Aceite o manteca para freír 

Preparación:
5.  Colocar sobre un tablero de madera, ojalá de mañío o coihue, la harina y 

hacer un hueco al medio. 

6.  Añadir la levadura, la manteca y el agua. Luego la sal. 

7.  Amasar hasta incorporar todos los ingredientes y lograr una textura suave. 

8.  Dejar reposar por 30 minutos. 

9.  Separar en bollos y uslerear cada uno para dar forma a cintas alargadas de 

unos 5 cm de ancho. 

10.  Cortar en forma regular cada torta. 

11.  Colocar la masa en abundante aceite o manteca hirviendo, y girar para dorar 

por ambos lados. 

12.  Servir con queso, mantequilla, mermelada o solas, de acuerdo a la ocasión. 

13.   Se pueden guardar en una bolsa cerrada y duran varios días. Son una ex-

celente ración de marcha para llevar al campamento. 

Sopa de carne ahumada 

Ingredientes 

•    ½ kilo carne de vacuno ahumada cortada en cubitos 

•    ½ kilo de papas 

•    1 cebolla cortada en cubitos 

•    Ajo 



MENCIÓN HONROSA  ∫   Menú Maderero 

65

•    Zanahoria 

•    Grasa de vacuno o aceite 

•    Sal 

•    Aliños a gusto 

Preparación 
1.  Sofreír la carne con los aliños elegidos, la cebolla y el ajo durante 3 o 4 mi-

nutos, cubrir con agua y dejar cocinar por unos 15 minutos. 

2.  Agregar más agua y añadir el resto de los ingredientes. Cocinar hasta que 

las papas estén cocidas. 

3.  Servir con orégano verde o ciboulette. 

Carne ahumada 

Ingredientes 

•    Carne de vacuno 

•    Sal 

•    Orégano 

Preparación 
1.  “Charquear la carne” (cortarla delgada) y colocarla en un recipiente para 

adobar. 

2.  Aliñar con ajo, sal y orégano. 

3.  Dejar 1 noche y 1 día. 

4.  Colocar en el “ahumador” durante 2 días completos, luego dar vuelta la 

carne y dejar 2 días más. 

5.  Durante todo el proceso debe haber fuego. Se recomienda utilizar leña de 

coihue y mañío porque generan más humo. 

6.  Conservar en una bolsa cerrada. 



MENCIÓN HONROSA  ∫   Menú Maderero 

66

Carne al jugo con papas 

Ingredientes 

•    1 kilo de carne de vacuno. Se recomienda lomo o posta negra. 

•    ½ kilo de papas peladas y cortadas 

•    1 cebolla grande 

•    2 dientes de ajo 

•    Aceite 

•    1 taza de agua 

•    Sal 

•    Aliños a gusto 

Preparación 
1.  Si el animal no es joven, se recomienda hervir la carne previamente y botar 

el agua. 

2.  Añadir en una olla aceite, ajo y los aliños elegidos. Revolver con una cuchara 

de coihue. 

3.  Colocar la carne en trozos medianos. 

4.  Agregar las papas cortadas en cubos o en gajos. 

5.  Finalmente, colocar la cebolla en pluma, añadir una pizca de sal y una taza 

de agua. 

6.  Cocinar a fuego suave durante 30 minutos. 

7.  Servir en un plato hondo para aprovechar el jugo de la carne. 

Arroz con leche y salsa de ruibarbo 

Ingredientes 

Postre: 

•    1 litro de leche 

•    1 taza de arroz 

•    Azúcar a gusto 



MENCIÓN HONROSA  ∫   Menú Maderero 

67

Salsa: 

3 tallos de ruibarbo 

½ taza de azúcar 

¼ taza de agua 

Preparación 
1.  Para la salsa, lavar los tallos de ruibarbo, picar en cubitos y cocer con agua 

y azúcar. Reservar. 

2.  Colocar en una olla la leche y el arroz. 

3.  Revolver suavemente con una cuchara de madera hasta que hierva y esté 

cocido el arroz. 

4.  Añadir azúcar a gusto. 

5.  Servir frío o tibio y cubrir con una cucharada de la salsa. 

Mate 

Ingredientes 

•    Yerba 

•    Azúcar y/o yuyos a gusto 

Preparación 
1.  Llenar ¾ partes del mate con yerba. El mate puede ser de diferentes mate-

riales: enlozado, de cerámica, de calabaza o de madera. En caso de utilizar 

un material orgánico, debe ser curado previamente. 

2.  Tapar el mate con la mano y agitarlo para lograr que la yerba se distribuya 

de manera homogénea. 

3.  Devolver a la posición original dejando un montículo hacia un lado con la 

yerba y un leve desnivel hacia el otro extremo. 

4.  En el lado más bajo, dejar caer un chorrito de agua tibia para humedecer 

la yerba. 

5.  Colocar la bombilla en ese mismo lado y afirmarla en la pared interna  

del mate. 

6.  Agregar lentamente el agua caliente, pero nunca hervida, junto a la bombilla. 

7.  Disfrutar. 



MENCIÓN HONROSA  ∫   Menú Maderero 

68

*Recomendaciones 

- Si se está en grupo, partir por el lado derecho entregando el mate 

- No tomarlo con la mano izquierda 

- No mover la bombilla 

- Entregar con la bombilla apuntando a la otra persona 

- No decir gracias al devolverlo, pues es señal de no querer continuar con  

la ronda. 



MENCIÓN HONROSA  ∫   Menú Maderero 

69

Equipo de trabajo 

María Francisca Ramírez Ibarra 

Licenciada en Artes con mención en Teoría e Historia del Arte, con experien-
cia en gestión cultural comunitaria y en comunicaciones. Responsable de la 
investigación y del relato histórico y cultural del Menú Maderero. Integrante 
del Colectivo de Madereros de Tortel. 

Lázaro Igor Aguilante 

Artesano en madera dedicado especialmente a tallar cucharas y cuencos con 
maderas nativas de Tortel. Cocinero y pescador como pasatiempo. Integrante 
del Colectivo de Madereros de Tortel. 

Olegario Hernández Yefe 

Maderero, tejuelero y Tesoro Humano Vivo. Ha contribuido de manera sig-
nificativa a cultivar los oficios en madera y a su difusión, participando en la 
construcción de múltiples pasarelas, y ha erigido edificios icónicos de Tortel. 
Cocinero de oficio y por gusto. Integrante del Colectivo de Madereros de Tortel.





MENCIÓN HONROSA

La Pollona

Comuna de Los Ángeles, provincia del Biobío,  
región del Biobío

Camila Suazo Mella

Javiera Constanzo Araya

Edita Ramos Ramos

Donny Riffo Matus



MENCIÓN HONROSA  ∫  La  Po llona

72

Presentación 

La Pollona: sabores que resguardan el territorio
por: Fabián Gallardo Díaz35

El Menú La Pollona Angelina constituye mucho más que una receta: es una 
manifestación viva del patrimonio alimentario y cultural de la ciudad de 
Los Ángeles, en la Región del Biobío. Esta preparación, nacida en el entorno 
campesino de doña Rina Romero en Rarinco Natre, sintetiza la memoria 
culinaria del territorio, la identidad de una comunidad migrante y los sabe-
res tradicionales que conectan a los pueblos del sur de Chile con su historia 
rural, mestiza y ancestral. 

El Menú La Pollona representa no solo un plato, sino una pedagogía del territo-
rio. En su preparación se integran prácticas y saberes asociados a la soberanía 
y la seguridad alimentaria, como la crianza de aves en libertad, el cultivo de 
huertas con biodiversidad comestible, y el uso de métodos de conservación y 
cocción transmitidos de generación en generación. El ahumado, la deshidra-
tación del ají, el uso del rescoldo como técnica de cocción en tortilla, el tueste 
del trigo en la callana, el chancado en piedra para elaborar el pebre, la desti-
lación y maceración de frutas como el enguindado, el tostado en callana para 
la infusión del café de trigo o el estofado de cocción lenta en olla de greda, son 
todos saberes que constituyen a un espacio cultural, profundamente arraigado 
en la región del Biobío. 

Estos conocimientos no solo responden a necesidades prácticas, sino que ex-
presan una cosmovisión: la comprensión del tiempo, del fuego, de la materia 
prima, del entorno natural y de los vínculos humanos. La Pollona, al integrar 
todas estas técnicas y saberes, se presenta como símbolo del mestizaje cultural 
que caracteriza a la cocina chilena: una fusión de aportes indígenas (como el 
uso del rescoldo, el ahumar, el ají y las hierbas) y europeos (como el trigo, el 
cerdo y los destilados), recreados en el seno de la vida rural. 

A fines de los años 70 y con la irrupción del pollo industrial, se incorporan 
longanizas y costillar de cerdo ahumado, reafirmando el carácter enjundioso de 
la preparación y su capacidad de adaptarse sin perder autenticidad. Este gesto 

(35)  Director de la serie documental "Saberes y Sabores de la Cocina Territorial", ha sido parte del equipo de 
la primera publicación sobre patrimonio alimentario de su región.



MENCIÓN HONROSA  ∫  La  Po llona

73

no solo mantiene la potencia del sabor, sino que fortalece el sentido del plato, 
al integrar otras formas tradicionales como las carne ahumadas y aprovechar 
la preparación popular como la longaniza. 

La dimensión simbólica de la Pollona también reside en su carácter social y 
comunitario. Nunca se come en soledad: su consumo exige el encuentro, la 
conversación y el compartir. El caldo se sirve en tazas, como un gesto de afecto, 
de memoria, de pertenencia. Desde los patios familiares bajo un parrón hasta la 
bohemia urbana de Los Ángeles en los años 80 y 90 con locales emblemáticos. 
Esta preparación acompañó celebraciones, cantos, juegos, y fiestas populares. 
Su presencia en la vida cotidiana, en la festividad de San Juan y en los domingos 
familiares refuerza su rol como comida ritual, cargada de sentido. 

Esta práctica culinaria ha sido transmitida a través de la oralidad, en espacios 
íntimos como la cocina familiar, donde se enseña no solo a cocinar, sino a sen-
tir, a recordar y a resistir. La memoria del gusto, activada por el sabor profundo 
de la Pollona, transporta a los comensales a sus propias historias de infancia, 
a los gestos de una abuela, una madre o de territorio. Así, el plato se convierte 
en un archivo emocional que conserva identidades y conecta generaciones. 

El testimonio de Patricio, hijo de doña Rina Romero, es clave para comprender 
esta herencia cultural. Reconocer a las mujeres cocineras como generadoras 
de conocimiento, de afecto y de economía local, junto a los cocineros de oficio 
o profesionales y empresarios del rubro son también parte de la valorización 
del patrimonio gastronómico. Gracias a la gestión del Consejo Superior de 
Turismo (Consetur) en 2005, y a la declaratoria municipal de 2006, la Pollona 
fue reconocida oficialmente como el plato típico de la ciudad. En 2023, la re-
activación de esta tradición mediante homenajes, conversatorios y acciones 
gastronómicas públicas reafirmó su centralidad en la cultura local. 

El menú completo con sopaipillas, tortilla al rescoldo, pebre, ají ahumado, es-
tofado de ave y cerdo, postres tradicionales como chirigües y bajativos como el 
enguindado o el café de trigo constituyen una narrativa alimentaria coherente, 
representativa del Biobío profundo, donde cada técnica, cada ingrediente y 
cada rito de consumo nos habla de una cultura que ha sabido resistir, adaptar 
y transmitir. 

La Pollona Angelina es mucho más que una preparación típica: es una expre-
sión simbólica del patrimonio alimentario chileno, construida desde la mezcla 
de culturas, la memoria de los sabores y la vigencia de los oficios tradicionales. 
En ella confluyen técnicas ancestrales como el rescoldo, el ahumado, el chan-



MENCIÓN HONROSA  ∫  La  Po llona

74

cado en piedra, el estofado o el tostado en callana, con ingredientes locales 
cultivados y criados con saber, cuidado y pertenencia territorial. Esta prepara-
ción representa una práctica de soberanía alimentaria, una pedagogía culinaria 
comunitaria y un acto de resistencia cultural. En tiempos de homogeneización 
global, valorar, rescatar y visibilizar preparaciones como esta es fundamental 
para afirmar la identidad de nuestros territorios, sus historias vivas y su ri-
queza única que nutren y alimentan el alma y la identidad de los territorios. 



MENCIÓN HONROSA  ∫  La  Po llona

75

La Pollona: el tesoro gastronómico de Los Ángeles 

Contexto histórico 

A la sombra de un frondoso parrón en la casa de la señora Rina Romero - si-
tuada en el sector campesino de Rarinco Natre, 12 kilómetros al nororiente de 
la ciudad de Los Ángeles - los comensales comienzan a llegar de a poco, y se 
empiezan a ubicar entre las sillas y bancas de madera dispuestas en torno a 
un largo mesón. 

A pocos metros, en la casa contigua de gruesos muros de adobe y techo de tejas 
colonial, el aroma brota desde la enjundiosa preparación que lleva un par de 
horas de lento proceso de elaboración en una cocina a leña. 

Los asistentes hablan, conversan y ríen animadamente hasta que aparece la 
dueña de casa con una gran fuente de greda con la preparación ya comple-
tamente terminada y lista para ser servida en los platos dispuestos para cada 
uno de ellos. 

Cuando todos toman asiento, uno de los presentes se da a la tarea de repartir 
desde la misma fuente de greda a cada uno de los participantes, mientras 
siguen conversando animadamente. En ese ambiente de alegría, se comparte 
y se disfruta una preparación gastronómica hecha con amor y con la sazón 
heredada de generaciones de mujeres cocineras. 

La escena ocurre en un verano cualquiera de la década del ’60. Los comensa-
les pueden ser de lo más variopinto. O profesores o funcionarios públicos. O 
taxistas o jugadores de un equipo de fútbol amateur que celebra un título de la 
liga barrial. O trabajadores del sindicato de algunas de las fábricas. O grupos 
familiares. O buenos amigos que buscaron una excusa para reunirse. En grupos 
de 10, de 20 o de hasta 40 personas. 

Son residentes de la ciudad de Los Ángeles que se trasladan a la zona rural de 
Rarinco Natre buscando los sabores campesinos, las preparaciones de antaño, 
las sazones de un tiempo que se ha ido. 

Es que desde la década del ’40, como sucedió en buena parte del territorio na-
cional, se inició una migración sin precedentes desde las zonas rurales hacia las 
ciudades, atraídos por las expectativas de mejores condiciones de vida gracias 
a un trabajo remunerado en algunas de las plantas y fábricas que comenzaron 



MENCIÓN HONROSA  ∫  La  Po llona

76

a construirse, de la mano del plan de industrialización impulsada por el Estado 
a través de la Corfo. 

En Los Ángeles, las cifras del Censo General de población de 1960 dan cuenta 
de ello: mientras en 1952 había 18.426 habitantes en el área urbana, esa cifra se 
empinó a los 34.092 en 1960, siendo una de las cinco ciudades que tuvo mayor 
crecimiento poblacional a nivel nacional. 

Ese periodo coincide con la puesta en operaciones de la planta Iansa en Los 
Ángeles (1954), la primera dedicada a procesar remolacha para la producción 
de azúcar en el país. Las décadas siguientes ratificaron la tendencia con suce-
sivas oleadas de poblamiento desde las zonas rurales hasta llegar al 2020 con 
poco más de 220 mil habitantes, 160 mil de los cuales habitan el área urbana. 

Orígenes de la pollona 

Fue en esa época de profundos cambios económicos y sociales en los cuales 
se comenzó a fraguar lo que con el tiempo se convirtió en una verdadera tra-
dición gastronómica en la ciudad de Los Ángeles que, con variaciones en sus 
productos y modos de elaboración, se ha mantenido hasta nuestros días. 

La protagonista de esta preparación es Rina Romero, quien fue tributaria de 
los sabores que trasladó a su preparación que partió siendo el plato especial 
para agasajar a los integrantes de su generoso grupo familiar. 

De acuerdo a su hijo Patricio Romero, La Pollona es heredera de los secretos 
de la sazón a partir de lo que su madre aprendió de la abuela Rosa, con espe-
cial atención en saber el punto preciso de la gallina de campo que lleva varias 
horas de cocción. 

Cuando Rina se casó con Ismael Poblete, un agricultor del sector El Natre, ella 
continuó elaborando el plato, pero esta vez lo empezó a preparar para quienes 
se lo solicitaban. Fue su manera de ayudar a la economía familiar, mientras que 
su marido trabajaba en los campos a medias, o elaboraba ladrillos o trabajaba 
en la huerta. Partió de una necesidad, según contó su hijo Patricio. 

Su caso también fue una de las primeras manifestaciones de la participación 
de la mujer como generadora de ingresos económicos para el grupo familiar. 
Aunque no salió de su hogar, desarrolló un negocio que complementó los in-
gresos de la familia. 



MENCIÓN HONROSA  ∫  La  Po llona

77

A poco andar, la señora Rina se hizo de un nombre entre sus vecinos por su 
plato. No era un restaurante que ofreciera una gama de opciones. Lo suyo era 
esa preparación y nada más. Con sabor a campo, como decían. Ese campo 
que muchos debieron dejar atrás en esos años para radicarse en la ciudad en 
búsqueda de mejores condiciones de vida, una urbe que muchas veces fue 
dura y hostil. 

Su fama rápidamente creció. Pronto comenzaron a llegar taxistas, profesores y 
obreros. También familias y grupos de amigos. Aunque su casa estaba retirada 
de la ciudad de ese tiempo y para llegar a ese lugar se debía recorrer un camino 
de tierra, no era problema para quienes querían degustar una preparación con 
reminiscencias del campo, hecha con gallinas criadas de manera libre. 

El sistema de atención funcionaba de la siguiente manera: uno de los comen-
sales asumía la tarea de ir a la casa de la señora Rina para reservar un día de 
atención para una determinada cantidad de participantes. Sobre esa base, ella 
sacaba a cuenta de cuantos ingredientes debía considerar para su preparación. 

En ese tiempo no se hablaba de La Pollona, pues el plato aún no tenía nombre. 
Se pedían como “los pollos de la señora Rina”. Con los años, la misma clientela 
comenzó a decirle Pollona, a partir de los pollos, que eran la base de la prepa-
ración, cuyo acompañamiento infaltable era el pebre - siempre elaborado por 
don Ismael - y las rebanadas de tortilla de rescoldo. 

Sus hijos crecieron al alero de las preparaciones de la señora Rina, del tiempo 
dedicado a la atención de los comensales. Veían a la gente que llegaba todos 
los días al campo a probar sus preparaciones. De los años 60’ en adelante la 
tradición comenzó a ser más masiva, razón por la cual se instalaron mesas y 
bancas a la sombra de un frondoso parrón. 

En la década del 70 se hizo una ampliación a la casa que fue habilitada como 
comedor para usarse de manera exclusiva en la atención de los comensales en 
el invierno. Con mesas y mesones, podía recibir hasta 40 personas. 

Rina Romero trabajó haciendo Pollonas hasta mediados de los años 90. Un 
accidente cerebrovascular de su marido la obligó a tener que preocuparse 
de él. También sumó el cansancio. Trasnochaba casi a diario para atender a 
los comensales que podían estar a la madrugada, especialmente los fines de 
semana. Aunque nunca se vendió una gota de alcohol, las jornadas podían ser 
muy extenuantes. 



MENCIÓN HONROSA  ∫  La  Po llona

78

Compartió su conocimiento con otros cocineros que abrieron los primeros 
restaurantes de comida típica del campo en la zona de Los Ángeles, para tomar 
su receta y añadirle más ingredientes. 

Ella falleció en 2016, y aunque se sabía que era la precursora de una prepa-
ración característica de Los Ángeles, siempre rehuyó de reconocimientos y 
homenajes por saber hacer muy bien lo que siempre hizo: La Pollona. 

La preparación fue tributaria de una tradición gastronómica que toma elemen-
tos de la cocina española con la mapuche, amalgama cuya máxima expresión 
se encuentra en el estofado, preparación típica del invierno. 

Según el Centro de Documentación de Bienes Patrimoniales, el estofado es un 
guiso consumido principalmente para la fiesta religiosa de San Juan, que coin-
cide con el año nuevo mapuche o We Tripantu, aunque también se consume 
para la celebración de santos o cumpleaños. 

El acto de “estofar” significa cocinar a fuego lento en una olla tapada, con muy 
poca materia grasa o líquidos, para aprovechar los que desprenden la carne y 
las verduras. Se prepara con carne (vacuno o cordero) en trozos, a la cual se 
le suman las verduras, como las cebollas cortadas en pluma, papas en juliana, 
zanahoria rallada, ajo y perejil picados, tomates maduros partidos y arvejas 
peladas. Se adereza con sal, comino y pimienta y se sirve bien caliente. 

Para la festividad católica de San Juan, el estofado se empieza a trabajar la 
noche anterior con el adobo de la carne con ajo, laurel, sal y hierbas diversas. 
Luego, se hierve con vino blanco durante varias horas. Entre los mapuches, 
la mayor diferencia está en el uso de la carne de equino y los cueros de chan-
cho, así como las aves silvestres. En algunos lugares se añaden guindas secas 
remojadas para darle un toque agridulce. 

“Todos los elementos juntos dan significado al consumo de este plato que liga 
el mundo católico mestizo con el mapuche, ya que su consumo se asocia a 
la noche de San Juan, la noche más larga del año, y desde el punto de vista 
mapuche esta comida se vincula a los ritos de cambio de año, para favorecer 
la abundancia de la comida y la bebida. En ambos casos la coincidencia con 
el solsticio de invierno, ha propiciado que este plato sea compartido tanto en 
las tradiciones indígenas como en las criollas y mestizas del sur de Chile”, se 
señala en el Centro de Documentación de Bienes Patrimoniales. 

Sin embargo, la base de La Pollona es tan simple que parte con un producto 
básico: la carne de gallina de campo. Rina Romero tenía un pequeño criadero 



MENCIÓN HONROSA  ∫  La  Po llona

79

que le suministraba las aves para sus cocimientos. La cebolla, que era el acom-
pañamiento inicial, era de su misma huerta. Lo mismo que los aliños, como el 
orégano, el laurel y el ají que podía ser a gusto. 

A fines de los 70’ se produjo un cambio importante en la preparación original: 
aunque no se ha precisado quién y dónde sucedió, en ese tiempo se incorpo-
raron las longanizas y el costillar de cerdo, idealmente ahumado.  

¿Por qué los nuevos ingredientes? Aunque no existe una sola opinión al res-
pecto, se cree que se empezó a masificar el uso del pollo comprado en los su-
permercados, de rápido crecimiento en los criaderos, que aseguraba un mayor 
tamaño de las presas y  su tiempo de cocción era mucho menor respecto de una 
gallina de campo. Sin embargo, debido a sus características, este nuevo tipo 
de pollo carece de los sabores de las preparaciones de largo aliento. Esa falta 
de sabor fue suplida con otros ingredientes que se caracterizan precisamente 
por su sazón. 

Un detalle importante de La Pollona es que el enjundioso jugo de la prepa-
ración se bebe en tacitas que se entregan especialmente para ese propósito. 
Por eso, cualquier Pollona servida en su fuente incluye también el cucharón y 
varias tacitas de té para repartir el jugo entre los comensales. 

El caso de La Pollona en la gastronomía local es único: ni en Los Ángeles ni 
en la provincia de Biobío se tiene antecedentes de preparaciones que sean 
representativas del territorio. 

En las indagaciones, no hay otras referencias de algún plato, trago o prepara-
ción culinaria que identifique de un modo específico a la zona y que sea capaz 
de desafiar el tiempo para permanecer hasta nuestros días. 

Se dice que en los salones del Gran Hotel de France, que fue uno de los gran-
des centros de reuniones sociales de Los Ángeles en el siglo XX, se elaboraron 
ingeniosos cócteles en base a los vinos de la zona. 

Dicho recinto estaba en calle Colón, en pleno centro de la ciudad, justo sobre 
el estero Quilque que solía rugir impetuoso en la época de invierno. Eran sus 
parroquianos más habituales quienes degustaron esas preparaciones etílicas, 
dando forma a uno de los lugares más concurridos por la bohemia local. 

Sin embargo, cuando desapareció el hotel y el edificio fue totalmente demolido 
en los años 90 para dar paso a una anodina galería comercial, también arrastró 
hacia el olvido a aquella lustrosa tradición coctelera surgida en el siglo pasado. 



MENCIÓN HONROSA  ∫  La  Po llona

80

Algo de aquello habría quedado en el hotel Mariscal Alcázar, también en pleno 
centro de la ciudad, ahora devenido en un edificio de oficinas después de los 
daños causados por el terremoto del 2010. 

En los años 80’, uno de sus bartender – cuyo nombre quedó atrapado en el 
olvido - elaboró un sofisticado trago que llamó Volcán Antuco, por la cima 
volcánica que caracteriza a la provincia de Biobío y que, incluso, le hizo me-
recedor de un premio a nivel nacional. Por lo mismo, era incluido en la carta 
de tragos para que fuera degustado por alguno de los comensales al término 
de una cena. Los secretos de su preparación, también se extraviaron en el 
tráfago de los tiempos. 

En la localidad de Polcura, a los pies de la cordillera de Los Andes, en la comu-
na de Antuco, una pareja de hermanas popularizó un trago hecho en base a 
aguardiente. Lo llamaron -era que no-, “El Polcurano” y era ofrecido en fiestas 
y celebraciones en la localidad. Incluso, alguna vez fue incluido como prepa-
ración típica por la municipalidad de Tucapel en sus eventos públicos. Sin 
embargo, se dice que las hermanas encargadas de su elaboración eran extre-
madamente recelosas en los detalles de sus ingredientes y cuando la edad ya 
pesó demasiado en ambas, se puso fin a la elaboración de ese cóctel. 

Uno de los grandes méritos de La Pollona fue su capacidad de llegar y quedarse, 
de ser una experiencia gastronómica colectiva, de compartir en torno a fuente 
de comida, una tradición que se fue transmitiendo entre las cocinerías y los 
restaurantes de la ciudad, incluso saltó y llegó a los hogares que lo llevaron a 
la mesa en los encuentros de la familia. Porque nadie come Pollona en solita-
rio: es un ejercicio de alimentación comunitario, colectivo, un momento de 
compartir en torno a la comida. 

Bohemia y familia 

En el Rincón de los Tíos, un restaurante ubicado en calle Valdivia, entre Rengo 
y Tucapel (pleno centro de la ciudad de Los Ángeles), cuando ya los relojes 
pasan la medianoche, pronto salen las guitarras guardadas tras el mostrador 
y no falta quien la coge, la afina e inmediatamente empieza a cantar algunos 
temas clásicos. 

Al ritmo de las canciones de Piero, de Salvatore Adamo o el inolvidable Puerto 
Montt de Los Iracundos, los asistentes – varios de ellos con varios tragos en 
el cuerpo – hacen un coro de voces y entonan los temas. La fiesta se puede 
prolongar hasta bien avanzada la madrugada. 



MENCIÓN HONROSA  ∫  La  Po llona

81

Entre el bullicio, la música y la algarabía, las Pollonas son el plato que reina en 
las mesas de los asistentes. Las presas de pollo, los trozos de longanizas y las 
chuletas de cerdo salen de la fuente humeante con rumbo al plato de uno de 
los comensales. Luego al siguiente y así sucesivamente. 

Entre los muros de adobe de una antigua casona que en décadas anteriores fue 
un taller dedicado a la reparación de los carruajes tirados por caballos, una 
parte de sus dependencias tiene un uso completamente distinto. 

Varios cantan, otros simplemente observan la fiesta, degustan las distintas pie-
zas de la preparación que matizan con las sopaipillas y las papas fritas recién 
elaboradas. De cuando en cuando, usan el cucharón para llenar la tacita del 
jugo de La Pollona y le dan un gran sorbetón. 

El Rincón de los Tíos no es el único lugar de la bohemia angelina de los años 
’80 y 90. En el restaurante La Española, en calle Caupolicán, entre Ercilla y 
Valdivia, se vive un ambiente similar, incluso con una orquesta que interpreta 
los temas en vivo bajo el parrón situado al fondo de la propiedad. Aunque a 
principios de los ’90 ardió por completo, lo cierto que en sus paredes se con-
taban historias de la gastronomía en torno a La Pollona. 

El panorama era similar en el casino de la Sociedad de Socorros Mutuos y 
Obreros de Los Ángeles, por Caupolicán, a media cuadra de la plaza de armas 
de la ciudad, a donde arribaban funcionarios públicos, profesores, trabajadores 
de los medios de comunicación, jubilados, taxistas y un cuantohay de personas. 
Era un lugar en que La Pollona también ejerció su soberanía sin contrapeso 
alguno durante años, con comensales que también se animaban a cantar, o a 
jugar a la brisca en animadas disputas en pareja, o en competencias de lan-
zamiento del tejo y hacer raya en la cancha que fue habilitada en el estrecho 
pasillo de acceso a sus comedores. 

Lo mismo sucedía en El Alero, por calle Colo Colo, dentro del radio céntrico 
de la ciudad. El ambiente era de fiesta, con animador y música después de las 
12 de la noche. Incluso, con baladistas que encendían la jornada con canciones 
de Myriam Hernández y de Marisela. 

En El Típico, en la población Villa Hermosa, en el sector norte de la ciudad, 
en medio de un barrio antiguo y tranquilo, su propietario siempre tuvo a La 
Pollona dentro del menú. Así fue por años, hasta que el terremoto de 2010 dañó 
el local y su dueño debió buscar otro espacio para continuar con la tradición. 



MENCIÓN HONROSA  ∫  La  Po llona

82

La Pollona también estaba presente en El Punto de Encuentro, por Almagro, 
casi al llegar a Latorre. Como su nombre lo decía, ahí confluía todo tipo de 
personajes de la noche angelina. 

Más reposado era el ambiente del Pollo Apanado, en la esquina de calles Rengo 
con Valdivia, pues cerraba más temprano. A la medianoche se cerraban las 
cortinas y quienes quedaban en su interior se iban retirando a medida que 
acababan las Pollonas. Se decía que era el mejor lugar en la ciudad para com-
partir esa preparación. 

Sin embargo, otros afirmaban que las mejores Pollonas se cocinaban en El 
Zapatín, un local situado en el kilómetro 3 del camino a Antuco. De la mano 
de sus Pollonas, lo que era un comedor con un solo mesón a lo largo, con los 
años se convertiría en un restaurante con varias dependencias interiores. La 
muerte de su dueño, Manuel Zapata, no menguó el interés de la familia por 
preservar la tradición gastronómica y sigue funcionando hasta la fecha, ahora 
con otro nombre: Don Manuel. 

Más hacia el oriente, a la altura del kilómetro 10, estaba La Ruta. Su propietario, 
Segundo Salazar, don Chalo, se encargaba personalmente de las preparacio-
nes. Algunos aseguran que fue él quien añadió las longanizas y las chuletas de 
cerdo, aunque esa duda no pudiera aclararse porque don Chalo murió de un 
ataque cardíaco mientras compraba carne en un supermercado de la ciudad. 

Cualquiera que sea angelino – nacido en la zona o por llevar tiempo avecindado 
- debe decir que alguna vez ha probado esa generosa y jugosa preparación que 
lleva costillar de cerdo, pollo y longanizas que se cuecen en una base de vino, 
y que se acompaña de papas fritas, sopaipillas y pebre. 

Pero La Pollona no solo estuvo en las picadas y restaurantes: también llegó 
a los hogares. La receta pasó de las cocinerías hasta las cocinas de las casas 
donde hubo mujeres y hombres que se atrevieron a hacerla, cada quien aña-
diendo o sacando algunos ingredientes, según fuera menester. 

Es habitual escuchar relatos que cuentan que en los domingos de almuerzos 
familiares, el plato de la jornada fuera una Pollona elaborada por algún in-
tegrante del grupo familiar que conoció y aplicó la receta, o que se atrevía 
prepararla en base a lo escuchado en la conversación sobre gastronomía local. 

En esas preparaciones se podía prescindir de la longaniza o la chuleta de cerdo, 
pero nunca se perdía de vista que el pollo era el ingrediente fundamental de 
la preparación. 



MENCIÓN HONROSA  ∫  La  Po llona

83

Inicios de un rescate patrimonial 

En 2005, el Consejo Superior de Turismo (Consetur) que funcionaba al alero de 
la Cámara de Comercio, Servicios y Turismo de Los Ángeles, sugirió promover 
y relevar La Pollona como plato típico de la capital de la provincia de Biobío. 

Esa fue la conclusión de varios años de trabajo de investigación en los cuales 
se buscaron referentes identitarios en los diferentes ámbitos de la actividad 
turística, incluida la materia gastronómica, concluyendo que esa preparación 
era la más característica y representativa del territorio. 

Un paso importante fue la participación del chef angelino, Cristian Espino-
za, en el Primer Concurso de Gastronomía Típica Chilena, organizado por la 
Asociación Chilena de Gastronomía (AChiga). Llevó La Pollona como plato 
representativo y consiguió una mención honrosa. 

Teniendo estos antecedentes, se presentó una propuesta al alcalde, Joel Rosales, 
quien durante la celebración del 267 aniversario de la ciudad (en 2006) instauró 
a La Pollona como el plato típico de la ciudad. Además, el almuerzo por el ani-
versario comunal consideró esa preparación como plato fuerte del menú, como 
una forma de relevar un elemento genuino de la cultura gastronómica local. 

Y así fue que en 2006 y 2007 se llevaron a cabo los festejos con La Pollona 
como plato estrella de los aniversarios de la fundación de la capital provincial, 
aunque luego la incipiente tradición se interrumpiera. La idea se retomó en 
2023 de la mano del alcalde Esteban Krause, a través de la Municipalidad y la 
Corporación Cultural Municipal, más el apoyo de Inacap, el Servicio Nacional 
de Turismo (Sernatur), de la Asociación Gremial de Turismo Provincia de 
Biobío (Contur) y la Cámara de Comercio, Servicios y Turismo de Los Ángeles. 

En la celebración del aniversario 284, en mayo de 2023, se relevó esta prepa-
ración con diversas actividades, incluido un conversatorio y la realización de 
preparaciones in situ, además de homenajes a los descendientes de la señora 
Rina Romero como precursora de La Pollona Angelina.



MENCIÓN HONROSA  ∫  La  Po llona

84

Recetario

La Pollona

(para 5 personas) 

Ingredientes:

•    5 tutos largos de pollo de campo 

•    5 longanizas medianas 

•    5 trozos de costillar de cerdo ahumado 

•    700 cc de fondo de ave 

•    700 cc de vino blanco pipeño 

•    1/2 cucharadita de merkén (al gusto) 

•    1 cucharadita de sal (al gusto) 

•    1 cabeza de ajo 

•    2 cucharadas de aceite 

•    1 sachet de aromáticos (semillas de cilantro, laurel, estragón y un 
diente de ajo) 

Preparación:
1.  En una olla mediana poner longanizas y trozos de costillar. Añadir agua 

hasta cubrir totalmente los ingredientes y dejar hervir a fuego medio por 

30 minutos. 

2.  Luego, vaciar el agua y reservar los ingredientes. Preparar fondo de ave (con 

el espinazo del pollo y el contre36, en un litro y medio de agua). Agregar sal 

a gusto y media cucharadita de hojas de estragón, dejando hervir por 30 

minutos. 

3.  En una sartén agregar aceite, los dientes de ajo aplastados y sellar los tutos. 

4.  Calentar una olla de greda, disponer los tutos y apagarlos con el vino. Una 

vez tomado el hervor, añadir fondo de ave (filtrado en colador) y sachet de 

aromáticos (por media hora), incorporar longaniza, costillar, sal y merkén, 

dejando que se cocinen por 1 hora aproximadamente. 

(36)  Se refiere a la molleja de pollo, que es una parte del estómago de las aves. Específicamente, es la porción 
muscular del estómago que ayuda a triturar el alimento.



MENCIÓN HONROSA  ∫  La  Po llona

85

5.  Finalmente, rectificar condimentos y servir bien caliente, idealmente en 

plato y pocillo de greda previamente calentados. 

Utensilios 

- Una olla de greda 

- Dos ollas medianas 

- Un sartén 

- Colador 

- Cuchara de palo 

- Tenazas 

- Tabla de picar 

- Bol 

- Un jarro dosificador 

- Cuchillo 

Agregados 

- Papas fritas 

- Sopaipillas 

- Pebre 



MENCIÓN HONROSA  ∫  La  Po llona

86

Equipo de trabajo 

Camila Suazo Mella

Gestora Cultural y con una trayectoria de 15 años a la feche, actualmente, 
Gerente de la Corporación Cultural Municipal de Los ángeles, su trabajo se 
enfoca fuertemente en aspectos comunitarios, patrimoniales e  identidad 
territorial. en su carrera destacan iniciativas asociativas y colaborativas con 
el mundo público y privado para fortalecer la gestión cultural en el territorio. 

Edita Marcela Ramos R.

Gestora Cultural y Coordinadora del área de Producción de la Corporación 
Cultural Municipal de Los Ángeles, actualmente desarrolla gestión y pro-
ducción de iniciativas culturales institucionales de caracter formativas e 
importantes espectaculos artisticos, destacan dentro de ellas la Producción 
del Ballet Municipal de Los Ángeles.

Javiera Constanzo Araya

Periodista y licenciada en Comunicación Social, con experiencia en Relacio-
nes Públicas. Desde la Municipalidad de Los Ángeles ha impulsado diversas 
iniciativas, en articulación con actores públicos, privados y del ámbito aca-
démico, orientadas a relevar y preservar el plato típico Pollona Angelina, con 
el propósito de fortalecer la identidad cultural inmaterial de la ciudad y sus 
tradiciones gastronómicas.

Dominy Riffo Matus  

Ingeniera en Recursos Humanos y actualmente se desempeña como encar-
gada de la Oficina de Desarrollo Empresarial del Departamento de Fomen-
to Productivo de la Municipalidad de Los Ángeles. Su gestión se centra en 
promover el crecimiento y la consolidación de los emprendimientos locales, 
impulsando iniciativas que fortalecen las capacidades de artesanos, produc-
tores y emprendedores de la comuna.





MENCIÓN HONROSA

Nuestras Comidas: Legado de los ancestros del 
Valle de Codpa 

Camarones, provincia de Arica, región de Arica y Parinacota

Fernando Fernádez Olivares

Eduardo García Cortéz

Karin Gatica Reyes

Erica Mamani Gutiérrez 



89

MENCIÓN HONROSA  ∫  Nuestras comidas: Legado de los ancestros del valle de codpa

Presentación 

Fuegos andinos: saberes que hierven y perduran
por: Sofía Motta37

En el extremo norte de Chile se ubica la región de Arica y Parinacota, área 
geográfica que forma parte de un área mayor conocida comúnmente como 
“sur andino” y que comparte características culturales e históricas con el sur 
de Perú, Bolivia y el noroeste de Argentina. En Arica y Parinacota se distinguen 
tradicionalmente tres pisos ecológicos; costa y valles bajos, sierra o precordi-
llera con alturas que van entre los 2.000 y 3.500 msnm y altiplano con alturas 
que van entre los 3.600 y 4.700 msnm, diferencias altitudinales y climáticas que 
permitieron el desarrollo de la agricultura en amplios sectores de los valles de 
Lluta, Azapa y Codpa o la domesticación y crianza de ganado auquénido en la 
precordillera y estepas altiplánicas (Fundación Altiplano, 2012). 

La diversidad geográfica posibilitó una amplia variedad ecológica que fue reco-
nocida y aprovechada desde tiempos precolombinos por los distintos pueblos 
que habitaron y se desarrollaron en el territorio, como la cultura chinchorro, 
grupo cultural que habitó las costas de la región de Arica y Parinacota hasta 
Antofagasta, reconocido como Patrimonio de la Humanidad por la UNESCO 
(2021) por la compleja práctica de momificación y enterramiento de sus cuer-
pos con una datación entre los años 7.000 y 1.500 a.C. Junto a los entierros 
de las momias chinchorros se han encontrado restos de quinoa y junquillo, 
productos que complementaban su dieta basada en la explotación de recursos 
marinos (MHNV, 2025). 

Con la llegada de los españoles se incorporan nuevos productos agrícolas en 
las chacras y terrazas en las localidades y pueblos del valle de Codpa. Tunales, 
perales, damascos, paltos, guayabos o las viñas de cepa país que trajeron los 
españoles hace 500 años (Consejo Nacional de las Culturas y las Artes, 2017) 
son visibles hoy en día en los poblados de Codpa, Guañacagua y Chitita, diver-
sificando el patrimonio alimentario de la región. 

(37)  Administradora Turística Cultural, Universidad de Valparaíso, Magíster en Patrimonio Cultural PUC. 
Parte integrante del Menú patrimonial: “La cocina de Sara, recetas austeras para recomponer el cuerpo” de 
Bulnes, provincia de Diguillín, región de Ñuble.  Generación 2018 del premio.



90

La propuesta gastronómica “Nuestras comidas, legado de los ancestros del valle 
de Codpa” de la comuna de Camarones, en la región de Arica y Parinacota, de-
sarrollada por los alumnos Dominik Pérez de 6° básico, Julián Leyton y Nicolás 
Oré —ambos de 5° básico— y Abril Pérez de 4° básico de la escuela de Chitita 
y liderada por el profesor encargado de la misma escuela Eduardo García, la 
apoderada Karin Gática y profesionales de Servicio País de la Fundación para 
la Superación de la Pobreza presentada al concurso de cocinas patrimoniales 
El Menú de Chile (2025) denota la riqueza y diversidad alimentaria de la región, 
del intercambio de productos entre los distintos pisos ecológicos por medio de 
los caminos troperos y Qhapaq Ñan declarado Patrimonio de la Humanidad por 
la UNESCO (2014), y sobre los modos y formas de preparar los productos que 
forman parte de la cocina tradicional de raíz andina y española fuertemente 
arraigada en el territorio, y es que como señala el profesor Eduardo García “aún 
se conservan las comidas de los ancestros”, comidas preparadas con cuidado 
y esmero, sobre todo en las celebraciones y festividades en honor a vírgenes, 
santos y patronos, para la Cruz de Mayo, en el Día de los muertos o en período 
de carnaval andino. 

El menú del valle de Codpa propuesto por los alumnos de la escuela de Chitita 
incluye sopaipillas, pan de maíz, humita salada y/o humita dulce, la llamativa 
kalapurca —sopa que en algunas ocasiones se calienta antes de servir con una 
o varias piedras precalentadas a las brasas—, chancho a la codpeña, picante 
de pollo y la sabrosa huatia -preparación de habas, choclo, papas, camote y 
carne de llama, alpaca o cordero dispuesta en tierra sobre piedras calientes y 
cubierta con hojas de choclo y alfalfa-, además de un cocho de quinoa como 
postre, todo acompañado de pintatani, vino dulce de cepa de país elaborado 
de manera tradicional en lagar de piedra presente en los jardines de las casas 
de Codpa. Algunas de las preparaciones propuestas por el menú y que obtuvo 
en está ocasión una mención honrosa pueden degustarse en las cocinerías de 
la ciudad de Arica, capital regional que concentra el 98,8% de la población de 
Arica y Parinacota. 

El desafío del patrimonio alimentario de la región es mantener la amplia diver-
sidad genética de los productos gastronómicos como la quinoa y el maíz, y al 
mismo tiempo, resguardar y transmitir  los saberes y sabores del territorio por 
medio de las cocinas patrimoniales. Estas se mantienen vivas en localidades y 
pueblos del territorio, que pese a permanecer deshabitados gran parte del año, 
vuelven a cobrar vida durante las fiestas y carnavales andinos que reúnen cada 
año a las familias en torno a la comida.  

MENCIÓN HONROSA  ∫  Nuestras comidas: Legado de los ancestros del valle de codpa



91

MENCIÓN HONROSA  ∫  Nuestras comidas: legado de los ancestros del valle de Codpa

Nuestras comidas: legado de los ancestros del valle de Codpa

 

La participación en la iniciativa “El Menú de Chile: Reconocimiento a las coci-
nas patrimoniales” surge de la colaboración entre la escuela rural de Chitita y 
el equipo de Servicio País en el Valle de Codpa, un lugar donde la cocina andina 
se convierte en un reflejo de la cosmovisión local. Este territorio, ricamente 
dotado de recursos naturales, ofrece una variedad de preparaciones culinarias 
que utilizan lo que la Pachamama brinda, desde alimentos hasta hierbas, des-
tacando la adaptabilidad y la tradición de su gente. 

En la comuna de Camarones, un área con múltiples pisos ecológicos, se con-
jugan diferentes climas y ecosistemas que permiten la creación de platos tra-
dicionales únicos por sus característicos recursos. El Valle de Codpa, predo-
minantemente habitado por el pueblo aymara, es un testimonio viviente de 
estas tradiciones. Durante más de doscientos años, pequeños agricultores han 
cultivado y comercializado frutas y vinos, empleando técnicas ancestrales que 
han sido transmitidas de generación en generación como la producción de vino 
por el pisa-pisa o el comercio de arrieros. 

Este esfuerzo se extiende a localidades como Ofragia, Cerro Blanco, Amasaca, 
Codpa, Guatanave, Guañacagua y Chitita, donde se ubica la Escuela Rural de 
Chitita. Aquí, los estudiantes, como Nicolás, Abril, Dominik y Julián, no solo 
aprenden sobre su entorno, sino que también son parte integral de sus cele-
braciones y tradiciones culinarias. 

El Valle de Codpa es un reflejo del conocimiento agrario ancestral, cuyo uso y 
apropiación son vitales para la comunidad. Las tradiciones culinarias son parte 
esencial de celebraciones tanto cristianas como aymaras, incluyendo la Semana 
Santa y el Machaq Mara, donde los alimentos cobran un significado especial. 

En este contexto, los alumnos realizaron una investigación sobre las prepara-
ciones y bebidas que caracterizan el Valle de Codpa, explorando la memoria de 
sus habitantes. Así, rindieron homenaje a la emblemática Kalapurka, presente 
en celebraciones y actividades comunitarias, al delicioso picante de pollo, y al 
insustituible Pintatani, el vino patrimonial del valle. 

El profesor Fernando Fernández Olivares y el profesional de Servicio País, 
Eduardo García Cortés, coordinaron y guiaron esta investigación, adaptán-
dola a las variaciones de otros territorios con la ayuda de Karin — cuidado-



MENCIÓN HONROSA  ∫  Nuestras comidas: legado de los ancestros del valle de Codpa

92

ra del colegio y apoderada—, y Erica —cocinera de la Escuela de Chitita—.  
El resultado de este esfuerzo se plasma en el presente escrito. 

Nuestro menú se inspira en preparaciones típicas del mundo aymara, adap-
tadas a la singular realidad y recursos del Valle de Codpa. Las recetas aprove-
chan los cultivos locales, así como los ingredientes que se obtienen a través del 
comercio ancestral, practicado desde hace generaciones mediante el arrieraje. 
Esto es fundamental, ya que refleja los saberes que se han transmitido de padres 
a hijos, manteniendo viva la rica tradición culinaria de la región. 

El protagonista del Valle de Codpa es su vino Pintatani, que ofrece una am-
plia gama de sabores, desde secos hasta dulces. Su producción es un proceso 
ancestral que incluye el riego, la poda y la recolección de uvas. El pisa- pisa 
se celebra en comunidad entre abril y junio, donde hombres descalzos pisan 
las uvas mientras las mujeres preparan alimentos, creando un ambiente de 
celebración lleno de cánticos y danzas. 

Vino panitani 

Ingredientes: 

•    Uva cepa País. 

Preparación: 
1.  El valor del vino del Valle de Codpa se encuentra en un proceso de ela-

boración artesanal que ha sido perfeccionado durante más de 200 años. 

Este proceso incluye el cuidadoso riego de las vides, la poda de las parras 

y la recolección de los racimos, culminando en la vendimia, una festividad 

familiar y comunitaria que se celebra entre abril y junio. 

2.  Tras la cosecha, las uvas se secan al sol para concentrar sus azúcares, y el 

tiempo de secado varía según el cultivador, lo que confiere características 

únicas a cada vino. Luego, las uvas son llevadas al lagar familiar, un espacio 

de piedra canteada especialmente para que un grupo de hombres descalzos 

pisa la fruta mientras las mujeres preparan alimentos, fortaleciendo así los 

lazos sociales en un ambiente festivo. 

3.  La fermentación dura aproximadamente un año, y el vino resultante se 

disfruta junto a los platillos que siguen en nuestro menú. 



MENCIÓN HONROSA  ∫  Nuestras comidas: legado de los ancestros del valle de Codpa

93

Sopaipillas 

Como aperitivo, las sopaipillas se preparan con una receta local que, a diferen-
cia de otras regiones que utilizan grasa de camélido, se adapta a los ingredientes 
disponibles. Aun así, es una tradición que se ha mantenido viva en el Valle de 
Codpa, transmitida de generación en generación, y es una parte importante 
de su identidad culinaria. 

Ingredientes: 

•    700 g de harina 

•    70 g de mantequilla 

•    200 ml de agua tibia 

•    Pizca de sal (o al gusto) 

•    Polvo de hornear (opcional) 

Preparación: 
4.  Mezclar la harina con la sal y el polvo de hornear en un tazón. 

5.  Agregar el agua tibia y la mantequilla derretida, amasando hasta obtener 

una masa suave. 

6.  Dividir en porciones, aplanarlas y freírlas en aceite caliente hasta dorar. 

Disfrutar con pebre. 

Pan de Maíz 

Un acompañamiento esencial para los platos que siguen. La elaboración del 
pan de maíz es una tradición arraigada en la comunidad del Valle de Codpa, 
reflejando su dependencia histórica de la agricultura y la importancia del maíz 
en su dieta. Las recetas y métodos de preparación son transmitidos de gene-
ración en generación, preservando así esta parte vital de su herencia cultural. 

Ingredientes: 

•    350 g de harina de maíz 

•    1 kg de harina blanca 

•    150 g de manteca 

•    2 cucharadas soperas de levadura 

•    Agua (cantidad necesaria) 



MENCIÓN HONROSA  ∫  Nuestras comidas: legado de los ancestros del valle de Codpa

94

•    Sal (al gusto) 

Preparación 
7.  Colocar las harinas en una superficie adecuada para amasar. 

8.  Añadir la manteca, la levadura y el agua con sal. 

9.  Amasar hasta que todos los ingredientes estén bien integrados. 

10.  Dejar reposar la masa hasta que duplique su tamaño. 

11.  Una vez que haya crecido, dividir la masa en bolitas pequeñas y dejarlas 

reposar nuevamente. 

12.  Precalentar el horno y hornear las bolitas durante 20 a 25 minutos, o hasta 

que estén doradas. 

Humita (Salada) 

Una preparación con una profunda conexión con la cultura aymara y su cos-
movisión. No es solo alimento, sino que simboliza la relación de la comunidad 
con la tierra y sus ciclos. Y que como todos las demás preparaciones, tienen su 
variante única en el Valle de Codpa, donde puede ser salada o dulce. 

Ingredientes: 

•    12 choclos tiernos enteros 

•    2 cucharadas de mantequilla 

•    1/2 cebolla picada en cubos pequeños 

•    1/2 cucharadita de ají de Color 

•    150 gr de albahaca fresca picada 

•    Pimienta negra molida a gusto 

•    Sal al gusto 

Preparación 
13.  Comenzar pelando los choclos y lavando las hojas con agua hirviendo, ase-

gurándose de limpiarlas bien. Luego, escurrir y secar completamente las 

hojas, y reservarlas. 

14.  Rayar los granos de choclo y también reservarlos. 

15.  En una olla, derretir la mantequilla y agregar la cebolla, cocinando hasta que 

esté transparente, alrededor de cinco minutos. Incorporar el ají de Color y 

cocina un par de minutos más. Retirar del fuego y mezclar la cebolla con el 

choclo rallado, la albahaca, la pimienta negra molida y sal, revolviendo bien. 



MENCIÓN HONROSA  ∫  Nuestras comidas: legado de los ancestros del valle de Codpa

95

16.  Sobre una superficie de trabajo, coloca dos hojas de choclo traslapadas, con 

las puntas hacia afuera. En el centro, pon de 4 a 6 cucharadas de la mezcla 

de choclo. Forma un paquete doblando los lados para encerrar el relleno y 

luego pliega las puntas hacia adentro. Amarra con hilos o con una tira de 

hoja de choclo. 

17.  Cocina las humitas en agua hirviendo con sal durante aproximadamente 20 

minutos. Luego, escurre y sirve. 

Humitas dulces 

Ingredientes: 

•    12 choclos tiernos 

•    Una taza de azúcar 

•    Canela en polvo 

•    1 litro de leche 

•    250 gr. de mantequilla 

•    Sal al gusto 

•    Hojas de choclo 

Preparación: 
18.  Desgranar los choclos y licuar el maíz con un chorrito de leche evaporada 

para facilitar el proceso. 

19.  En una olla, derretir la mantequilla a fuego medio. Agregar el maíz procesa-

do y mezclar con una cuchara de madera. Incorporar el azúcar y la canela en 

polvo. Cocinar a fuego medio-bajo durante aproximadamente tres minutos, 

hasta obtener una masa semi-compacta. 

20.  Para suavizar las pancas de choclo y evitar que se rompan, sumergirlas en 

agua hirviendo y reservar para el llenado. 

21.  Una vez rellenas, en la olla donde se cocinarán las humitas, colocar las co-

rontas de choclo como base y encima algunas hojas para hacer una especie 

de soporte. Agregar agua, asegurándose de que no supere las corontas para 

que las humitas no se mojen. 

22.  Colocar las humitas en la olla y cubrirlas con más hojas. Tapar bien y coci-

nar a fuego medio durante aproximadamente 45 minutos. 

23.  Retirar las humitas y dejarlas enfriar. 



MENCIÓN HONROSA  ∫  Nuestras comidas: legado de los ancestros del valle de Codpa

96

Kalapurca 

La kalapurca es un plato prehispánico y emblemático que no puede faltar en 
nuestras celebraciones, ideal para compartir en comunidad. Especialmente 
en la tradición de despertar a los muertos, se convierte en la opción perfecta 
durante las fiestas, cuando ya se ha disfrutado de algunos tragos. También 
se sirve por la mañana para revitalizar a los presentes. Antiguamente, mien-
tras se cocinaba, se solía añadir una piedra caliente a la olla para darle un  
toque especial. 

Ingredientes: 

•    1/2 kg de maíz para Kalapurca 

•    1 kg de huesos carnudos 

•    2 muslos de pollo 

•    1 kg de papas 

•    1 zanahoria 

•    1 cebolla 

•    1 morrón 

•    2 dientes de ajo 

•    Condimentos: pimienta, comino, ají de color 

•    Cilantro (al gusto) 

Preparación 
24.  Primero, es importante dejar el maíz en remojo durante el día anterior, y 

una vez listo, cocinar hasta que se encuentre tierno. 

25.  Para continuar, preparar las papas con cáscaras por separado y tenerlas 

listas para agregarlas. 

26.  Una vez cocido el maíz, retirarlo de la olla y en la misma agua agrega los 

huesos, el pollo y la zanahoria, hasta que se cocine por unos 30 minutos. No 

preocuparse si se cocinan de más. 

27.  En una sartén, preparar un sofrito con la cebolla picada, el morrón y el ajo, 

junto con los condimentos. 



MENCIÓN HONROSA  ∫  Nuestras comidas: legado de los ancestros del valle de Codpa

97

28.  Ya cocidas las carnes, retirar de la olla para añadir el sofrito, junto con las 

papas aplastadas a mano, el maíz y la carne deshilachada. Triturar la zana-

horia con un tenedor y agregarla también. 

29.  Probar la mezcla y ajustar la sal si es necesario, apagar el fuego y al servir, 

añadir cilantro picado al gusto. 

Chancho a la Codpeña 

El siguiente plato es el chancho a la codpeña, una deliciosa preparación que 
resalta los productos locales del Valle de Codpa. El chancho a la codpeña no 
solo es una delicia culinaria, sino también una manifestación de la identidad 
cultural del Valle de Codpa. Su preparación y consumo están ligados a las tra-
diciones y prácticas comunitarias, reforzando los lazos sociales y culturales, un 
ejemplo de cómo la cocina local puede reflejar la historia y la cultura. 

Ingredientes: 

•    10 trozos de chancho 

•    ½ taza de vino o vinagre 

•    1 taza de agua 

•    3 ramas de hierba buena 

•    Aji de color, ajo, palillo y sal al gusto 

Preparación: 
1.  Adobar la carne de cerdo con una mezcla de especias, ajíes y otros condi-

mentos típicos de la región. El adobo puede incluir ingredientes como ajo, 

comino, orégano, ají panca, y a veces chicha de maíz o vino para marinar. 

2.  Tradicionalmente, el chancho se cocina a fuego lento, a menudo en un horno 

de barro o en un asador, para asegurar que la carne quede tierna y jugosa. 

El proceso de cocción lenta permite que los sabores se mezclen y penetren 

bien en la carne. 



MENCIÓN HONROSA  ∫  Nuestras comidas: legado de los ancestros del valle de Codpa

98

Picante de Pollo 

El siguiente plato es el picante de pollo, un delicioso guiso que satisface a cual-
quiera y es un verdadero emblema de la cocina del Valle de Codpa. 

Ingredientes: 

•    1 pollo entero 

•    240 gr. de cebolla 

•    600 gr. de papa 

•    100 cc. de agua 

•    Condimentos, sal y cilantro al gusto. 

Preparación: 
1.  Trozar el pollo y macerar un día antes. Lavar y preparar bien las verduras, 

primero se pica la cebolla en cuadros y se dora el pollo junto con las ver-

duras para después agregar la cebolla, el cilantro, el ají y seguir dorando. 

2.  En otra olla aparte se deben cocer las papas con sal hasta quedar blandas 

y poder aplastarlas con la mano. Se agrega al pollo y se cocina todo junto 

hasta quedar listo. Servir con arroz. 

Huatia 

La huatia es una preparación que se cocina directamente en la tierra, es una 
técnica ancestral de cocción que tiene profundas raíces en las culturas andinas, 
incluyendo el Valle de Codpa. La huatia es una técnica culinaria ancestral que 
conecta a la comunidad con sus raíces culturales y con la naturaleza. A través 
de la preparación y consumo de alimentos cocinados en huatia, los habitantes 
del valle preservan y celebran su patrimonio cultural y sus tradiciones culi-
narias. 

Ingredientes: 

•    Papa 

•    Choclo 

•    Camote 

•    Habas 

•    Carne de cordero, de llama o alpaca. 



MENCIÓN HONROSA  ∫  Nuestras comidas: legado de los ancestros del valle de Codpa

99

Preparación: 
1.  Armar un horno con piedras y con leña para calentarlo. 

2.  Con el choclo se preparan humitas, la carne se corta en trozos y se le agregan 

los condimentos y después se lleva todo al horno: la papa con cáscara, la 

carne, el camote, habas y humitas. 

3.  Es importante limpiar las piedras calientes para poner la carne con todo lo 

demás. Se tapa con una hoja de choclo y alfalfa. Esperar al menos una hora 

para luego servir. 

 Cocho de Quinoa 

Como postre, este sencillo y sabroso cocho de quinoa cierra el menú de manera 
perfecta. Es una bebida nutritiva y energética que combina la riqueza nutricio-
nal de la quinoa con la simplicidad de su preparación, algo que ha sido parte 
de la dieta de las comunidades andinas durante siglos. 

Ingredientes: 

•    Quinoa 

•    Agua hervida o leche de cabro 

•    Azúcar 

Preparación: 
1.  Tostar la quinoa cruda en una anjuana (tiesto de lata). 

2.  Luego, pisotear en una takirana (piedra ondulada). 

3.  Después, ventear y lavar la quinoa, y volvera tostarla en la anjuana, esta vez 

húmeda, hasta que esté dorada. 

4.  Moler la quinoa en una jona (piedra de moler) hasta que esté bien fina. 

5.  Mezcla la quinoa molida con azúcar y agua hervida o la leche al gusto. 

6.  Para acompañar este menú, se pueden disfrutar infusiones de hierbas lo-

cales como manzanilla, menta, eucalipto o paico. Así, la cocina del Valle de 

Codpa se presenta no sólo como un deleite para el paladar, sino como un 

puente entre el pasado y el presente, un legado que se celebra y se comparte 

en cada mesa. 



MENCIÓN HONROSA  ∫  Nuestras comidas: legado de los ancestros del valle de Codpa

100

Bibliografia: 

Fernandez Olivares, F. (2002). Markasana Achachilanakapata Yatiqapxañani 
(Aprendiendo de nuestros pueblo y sus antepasados). 

Fernandez, F., & Huarachi, T. S. (2002). Comidas típicas y plantas medicinales 
de la localidad de Codpa microcentro Codpa. 

Urzúa, L. (1957). *Arica, Puerta Nueva*. Ediciones Parina. 



MENCIÓN HONROSA  ∫  Nuestras comidas: legado de los ancestros del valle de Codpa

101

​Equipo de trabajo 

Nicolás, Abril, Dominik y Julián

Estudiantes de la Escuela Rural de Chitita, participaron activamente en la 
investigación culinaria y en la recolección de testimonios de su comunidad, 
aportando una mirada joven y comprometida con las tradiciones del valle. 

Fernando Fernández Olivares

Profesor de la Escuela de Chitita, coordinador pedagógico del proyecto. Su rol 
fue clave en guiar la investigación de los estudiantes y articular los contenidos 
con la historia y cultura local. 

Eduardo García Cortés

Profesional de Servicio País. Apoyó la planificación y desarrollo del trabajo en 
terreno, fortaleciendo el vínculo entre la comunidad, la escuela y las prácticas 
culturales del territorio. 

Karin Gatica Reyes

Cuidadora del colegio y apoderada. Aportó desde su experiencia y cercanía 
con las familias del sector, ayudando en la recopilación de saberes locales y en 
la logística del proyecto. 

Erica Mamani Gutiérrez 

Cocinera de la Escuela de Chitita. Colaboró compartiendo sus conocimientos 
sobre la cocina tradicional del valle y facilitó la conexión con las preparaciones 
típicas que forman parte del patrimonio gastronómico local.



Publicación a cargo de

Rosa Zuleta Cáceres  - Subdirección de Patrimonio Cultural Inmaterial

Corrección de estilo

Paula Loncón - Editorial Oso Liebre 

Diseño y diagramación

Paula Martínez Lara - Subdirección de Patrimonio Cultural Inmaterial

Servicio Nacional de Patrimonio Cultural

Ministerio de las Culturas, las Artes y el Patrimonio

www.patrimoniocultural.gob.cl

www.patrimonioinmaterial.gob.cl

Se autoriza la reproducción parcial citando la fuente correspondiente. 

Prohibida su venta.

Se imprimieron 2.000 ejemplares.



103

Este libro 
se terminó de imprimir 

en diciembre de 2025 en Santiago de Chile. 
El texto fue compuesto con la familia tipográfica Biblioteca, 

desarrollada por Roberto Osses junto a Diego Aravena, 
César Ayala y Patricio González. Su interior está 

impreso a 2/2 colores en papel Bond de 90 gramos 
y las tapas a 2/1 colores en papel 

Couche de 320 gramos. 

†




