
TESOROS
HUMANOS
VIVOS

2022



TESOROS
HUMANOS
VIVOS

2022



3

PRESENTACIÓN
El reconocimiento Tesoros Humanos Vivos es la expresión del compromiso 
del Estado de Chile con la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial, 
entendiendo la cultura como un proceso vivo sostenido por personas y 
comunidades portadoras de conocimientos y prácticas que dan sentido 
a la vida colectiva. Impulsado por el Ministerio de las Culturas, las Artes 
y el Patrimonio, este reconocimiento busca honrar en vida a quienes, 
mediante su oficio, arte o conocimiento, contribuyen a la continuidad 
de las prácticas y expresiones culturales vivas presentes en nuestro país.

Reconocer en vida implica valorar no solo la obra o el legado, sino también 
la experiencia vital de las personas cultoras, su historia, su capacidad de 
adaptación y su papel en la transmisión de saberes hacia las nuevas ge-
neraciones. El año 2022 fueron distinguidos dos grupos que simbolizan 
esta vitalidad: los Músicos de la bohemia tradicional de Valparaíso, en la 
Región de Valparaíso, y los Tejueleros artesanales de Aysén, en la Región 
de Aysén del General Carlos Ibáñez del Campo. Ambos casos dan cuenta 
de la diversidad cultural del país y la profundidad de los vínculos entre 
creación, territorio y comunidad.

En Valparaíso, la bohemia tradicional encarna un universo simbólico 
donde la música se entrelaza con la vida del puerto y las vidas que lo re-
corren. Los llamados “Viejos Crack”, representantes de una generación 
emblemática de artistas mayores de 70 años, son portadores de una 



4

tradición que ha animado por décadas los bares, peñas y escenarios de la 
ciudad. Expresiones como las cuecas, tangos, boleros y valses conforman 
un repertorio que testimonia tanto su historia como la fuerte identidad 
popular que lo caracteriza.

El reconocimiento a María Cristina Escobar (Q.E.P.D.), Humberto “Po-
llito” González (Q.E.P.D.) y Luis Alberto Martínez permite adentrarse en 
las experiencias de vida de tres figuras centrales de la música bohemia 
porteña. Sus trayectorias forman parte de la “época de oro” de la bohemia, 
un tiempo en que los espacios nocturnos, los medios de comunicación y 
la vida pública se unían en torno al arte popular.

María Cristina Escobar destacó por su voz y presencia escénica, abriendo 
camino a las mujeres en un ámbito predominantemente masculino. Su 
participación en la gira ferroviaria organizada por la Empresa de Ferroca-
rriles del Estado, durante el período de la Reforma Agraria, testimonia el 
rol social de la música popular en los procesos de cambio del país. Hoy su 
figura inspira a nuevas generaciones de mujeres cultoras de la bohemia.

Humberto “Pollito” González, con su estilo interpretativo único, es recor-
dado por la autenticidad de su canto y su compromiso con la tradición 
porteña. En él se sintetiza el espíritu festivo, libre y solidario de la bohemia, 
donde la música es al mismo tiempo oficio, encuentro y resistencia cultural.

Por su parte, Luis Alberto Martínez representa la continuidad de la tradi-
ción musical a través del tiempo. Su vocación nace de la influencia de su 
padre y se fortalece en un contexto en que la música popular constituía un 



5

espacio de encuentro para trabajadores, marinos y obreros. La bohemia, 
entendida como territorio cultural, albergó estas expresiones colectivas, 
transformando los bares y locales nocturnos en lugares de comunidad y 
arte. Camino que representa la persistencia de una forma de vida donde 
el canto y la memoria se funden con la idiosincracia del puerto.

En el extremo austral del país, los Tejueleros Artesanales de Aysén perso-
nifican otro modo de expresión del patrimonio vivo. Su oficio, vinculado 
a la elaboración manual de tejuelas de madera, testimonia una relación 
profunda con el territorio y el bosque, marcada por la transmisión genera-
cional y la cooperación familiar. Cultores como Crispín Castillo Castillo, 
Marcial y Carlos Castillo Levicoy, Guido Valenzuela Parra, Víctor González 
Mardones, Olegario Hernández Yefe, Aroldo Cárdenas Cárdenas y Enri-
que Campos Aguilar conservan un saber que integra herencias indígenas, 
chilotas y europeas, adaptado a las condiciones del sur austral.

El origen de la cultura maderera de Aysén se remonta a la tradición de 
Chiloé, donde durante el período colonial la explotación de los alerzales y 
el trabajo forzoso de la población local moldearon una relación compleja 
entre las comunidades y el entorno natural. Con la colonización repu-
blicana del siglo XIX y la llegada de población alemana, se incorporaron 
nuevas técnicas constructivas en madera, que coexistieron con los cono-
cimientos locales sobre el uso de especies nativas y el revestimiento con 
tejuelas. Esta confluencia dio forma a un modo de construir que es, a la 
vez, expresión cultural y adaptación al paisaje.



6

El poblamiento de Aysén estuvo marcado por la llegada de familias chilo-
tas que se desplazaron hacia el sur, llevando consigo sus oficios, saberes y 
modos de vida. La expansión de la actividad maderera consolidó la práctica 
de la elaboración de tejuelas, desarrollada por personas con un profundo 
conocimiento del bosque, el clima y el suelo, quienes aprendieron su labor 
mediante la observación, la colaboración y la transmisión intergeneracional 
del conocimiento. En este proceso, la enseñanza entre generaciones —a 
cargo de mujeres y hombres dentro de las familias y comunidades— ha 
sido esencial para la continuidad de una tradición que integra técnica, 
sensibilidad y respeto por la naturaleza.

La maestría del tejuelero se manifiesta en cada etapa del proceso: la se-
lección del árbol adecuado, el trozado, el labrado y la confección de las 
tejuelas, siguiendo medidas tradicionales que aseguran su calidad y du-
rabilidad. Las herramientas manuales —hachas, sierras, cuchillos— son 
extensiones de su cuerpo y de su experiencia, reflejando un conocimiento 
que solo se adquiere con los años. En este sentido, la tejuelería artesanal 
no es solo un oficio productivo, sino una forma de vida, una manera de 
entender la relación entre el ser humano y su entorno.

Tanto los músicos de Valparaíso como los tejueleros de Aysén representan 
parte de la diversidad de expresiones que conforman el patrimonio vivo 
en Chile. Sus historias recuerdan que el reconocimiento cultural debe ser 
un acto presente, un gesto que celebra la vida y la transmisión. 



7

El reconocimiento Tesoros Humanos Vivos reafirma así el compromiso 
del Estado con los derechos culturales y la diversidad cultural, promo-
viendo el respeto, la valoración y la transmisión de los conocimientos 
que habitan en cada territorio. Celebrar a las cultoras y los cultores es, 
en definitiva, celebrar la persistencia de la creatividad y la memoria que 
dan forma al Chile de hoy.

Nélida Pozo Kudo
Directora 

Servicio Nacional del Patrimonio Cultural



TESOROS
HUMANOS
VIVOS

2022



TEJUELEROS 
ARTESANALES DE AYSÉN   
C I S NE S ,  C H I L E  C H I C O ,  C O Y H A IQUE ,  L A G O  V E R DE  Y  T OR T E L .

Región Aysén del general Carlos Ibáñez del Campo 

Esta distinción se otorga al grupo de tejueleros en reco-
nocimiento a su destacada trayectoria en sus respectivos 
territorios. Cada uno de ellos sobresale por su profundo 
conocimiento del bosque, la madera, el clima, el suelo y 
el entorno de trabajo. Su oficio ha sido transmitido gene-
racionalmente, de padres a hijos o de abuelos a nietos, 
preservando así una valiosa tradición. Además, han com-
partido sus saberes a través de diversas actividades, como 
talleres comunitarios, iniciativas educativas y otras ins-
tancias de enseñanza, contribuyendo significativamente 
a la difusión de su oficio. 

Patrocinador: Corporación Memoria Austral.



10



11

OCHO TEJUELEROS ARTESANALES DE LA REGIÓN DE AYSÉN  

La tejuelería artesanal es un oficio vinculado a las actividades madereras 
en los bosques del sur austral y su práctica es la manifestación de una 
forma de habitar particular en la que se conecta el paisaje local y la his-
toria de los antiguos tejueleros que llegaron a poblar el territorio. En lo 
que sigue se comparten las experiencias y memorias de ocho cultores, de 
diferentes localidades de la región de Aysén, que han sido reconocidos 
por parte del Ministerio de las Culturas, las Artes y el Patrimonio, como 
Tesoros Humanos Vivos el año 2022. Se trata de Crispín Castillo Casti-
llo, sus hijos Marcial y Carlos Castillo Levicoy, Guido Valenzuela Parra, 
Víctor González Mardones, Olegario Hernández Yefe, Aroldo Cárdenas 
Cárdenas, y Enrique Campos Aguilar. La lectura de sus relatos permitirá 
profundizar en la comprensión del ciclo productivo de esta específica 
práctica maderera y relevar el sentir del estilo de vida que los identifica 
como tejueleros artesanales. 

La tejuelería artesanal en Aysén es un oficio tradicional que ha integrado, 
paulatinamente, los conocimientos y saberes de la población indígena, 
europea y chilena, siendo el Archipiélago de Chiloé su epicentro. Este 
territorio, descubierto en 1553, fue la posesión más austral del imperio 
español en América, que comenzó a consolidarse en 1567 con las fundacio-
nes de San Antonio de Chacao (Chacao) y Santiago de Castro (Castro) en 
la Isla Grande​ (Torrejón G., Cisternas V., Alvial C., & Torres R., 2011)​. Los 



12

españoles se encontraron con una población nativa con conocimientos 
y técnicas sobre la cultura maderera, es decir, una forma de habitar en 
estrecho vínculo con el entorno natural.

La cultura maderera durante el período colonial de Chiloé (1567-1826), en 
gran parte, estuvo supeditada a la institución de la Encomienda1, sistema 
de trabajo que conjugó la explotación del entorno natural, sus alerzales, 
con la servidumbre de la población local-nativa. En un comienzo, la ex-
plotación maderera servía para el autoconsumo y la población indígena 
era traficada ilegalmente para ser usada en lavaderos de oro2, práctica 
que se vio mermada por la rebelión mapuche, en la batalla de Curalaba 
(1598)3; este escenario desfavorable para los españoles tuvo repercusiones 
económicas en la colonia insular:   

Esta tradicional actividad extractiva adquiriría una creciente importancia 
económica-mercantil, sobre todo tras la pérdida de la plaza de Valdivia 
–destruida por los mapuches en 1599 y abandonada por más de cuatro 
décadas–, que hasta entonces era prácticamente el único asentamiento 
que surtía de madera de alerce al Virreinato del Perú. Para satisfacer la 
incesante demanda virreinal de materias primas, en 1641 se despachó 
desde Chiloé el primer envío importante de tablas de alerce, embarcán-
dose un total de 6.010 unidades  (Torrejón G., Cisternas V., Alvial C., & 
Torres R., 2011, pág. 81)

1  https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-685.html

2  https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-3335.html

3  https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-691.html



13

Ya para el siglo XVIII, la principal actividad económica de Chiloé era la 
explotación de bosques de alerce para exportar su madera al Perú. La po-
blación nativa fue perdiendo su condición de esclava, logrando en 1791 
la supresión total de las encomiendas4, sin embargo, no se eximieron de 
los tributos al rey, “fijándoseles un impuesto pecuniario que era pagado 
casi exclusivamente en tablas de alerce” (Ibíd., pág. 84). En este contex-
to, los albores de la República de Chile van de la mano con la explotación 
masiva de los alerces:

La obligatoriedad del tributo supuso una intensificación de la producción 
maderera, donde los conocimientos del bosque y el paisaje se pusieron al 
servicio de dinámicas de mercantilización, convocando a una población 
mestiza. Un numeroso contingente de “indígenas y también españoles 
empobrecidos” (Carrasco 2018: 32), organizados en grupos, extraían ma-
terias primas, movilizando las cargas en dalcas y, a partir del siglo XIX, 
en chalupas. Estos grupos mantuvieron relaciones de dependencia con 
las autoridades y centros de producción coloniales y, luego, republicanos, 
en la continuidad de los modelos extractivistas impulsados por ambos 
regímenes ​(Rojas Bahamonde, 2020, pág. 83)​.

Durante el siglo XIX, bajo la figura del Estado de Chile y la presidencia 
de Manuel Bulnes (1841-1851) se dio inició a un proceso de colonización 
europea, principalmente con colonos alemanes, la que tuvo por objetivo 
ejercer la soberanía en las regiones más extremas. La Ley de Colonización 

4  https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-97812.html



14

de 18455 posibilitó la inmigración oficial de extranjeros, y también de 
población campesina chilena, verificándose en dos momentos: la primera 
entre 1846 y 1875, con el arribo y expansión de inmigrantes procedentes de 
la Confederación Alemana quienes gradualmente fueron distribuyéndose 
desde Valdivia hacia el sur. La integración de esta población extranjera, en 
gran medida, se debió al interés por incorporar nuevas tecnologías:

“Este proceso de colonización fue acompañado con una importante 
migración nacional, integrada principalmente por campesinos. 
Como resultado se fundaron nuevas ciudades como Puerto Montt 
en 1853, Puerto Varas 1854, Frutillar en 1856, Angol en 1862, Los 
Sauces 1874 y Traiguén en 1878. Hacia 1891 comenzó la colonización 
por inmigrantes europeos en Magallanes (Martinic, 1988: 12) y en 
las primeras décadas del siglo XX un nuevo proceso de coloniza-
ción se impulsó en la actual región de Aysén (Martinic, 2005: 120)” ​

(Castillo Levicoy, 2022, pág. 31)​.

El arribo de población alemana se tradujo en la incorporación de cono-
cimientos arquitectónicos, principalmente, el “sistema constructivo de 
entramado de madera”​ (Tillería González & Vela Cossío, 2017, pág. 59)​, 
lo cual no fue en desmedro del uso de la tejuela para el revestimiento de 
las construcciones. Al igual que en los tiempos de la colonia, la población 
alemana asimiló los conocimientos locales en materia del uso de made-
ras nativas y sobre la técnica de revestimiento con tejuelas y tinglado. En 

5  https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-650341.html



15



16

este contexto, se releva la cultura maderera de Chiloé pues sirvieron como 
mano de obra para los nuevos colonos: 

“Hay que hacer notar que los trabajadores procedentes de Chiloé 
ya contaban con una experiencia constructiva en madera previa 
a la llegada de los colonos germanos, tal como documentaron las 
expediciones de Charles Darwin (1829) y Claudio Gay (1835) a la 
isla. En sus ilustraciones se registran viviendas de madera de una 
altura, con muros de postería (sistema constructivo utilizado en 
Valdivia) y de postería labrada (Berg, 2015) compuesto por pilares 
de madera con un rebaje vertical que recibe los tablones de madera 
dispuestos en horizontal. Las cubiertas son dos o cuatro aguas, con 
acabado de tejuela de grandes dimensiones y con aleros o corredores 
en el exterior” (Ibíd., pág. 63).

La segunda etapa de colonización se inició durante el año 1882, cuando 
los inmigrantes europeos se asentaron en los territorios de la Araucanía, 
Chiloé, Aysén y Magallanes, hasta la isla Navarino, proceso que culmina 
oficialmente en 1898, aun cuando la inmigración libre se mantuvo hasta 
la crisis de 1930 (Ibíd., pág. 57). Tal como se mencionó, fue durante los 
inicios de la República (s. XIX) y no durante el período de colonización 
española (s. XVI-XVIII) que la explotación de la madera de alerce llegó a 
su período más crítico, al punto de casi extinguirlo. A  nivel productivo, 
señalará Vidal Gómez sobre la tala y exportación de madera: 



17

“En 1870 se elaboró para comercio la sorprendente cantidad de 
929.280 tablas y más de 55.730 “tablones de alerce”, volumen que 
quintuplicaba la máxima producción colonial de tablas, alcanzado 
un siglo antes, en la década de 1780. Lograr este millón de piezas, 
utilizando la misma tecnología colonial –esencialmente hachas 
y cuñas de madera– tal como lo asevera el mismo autor, requirió 
necesariamente una intensificación de la explotación, llegándose 
incluso a emplear agresivos métodos de tala indiscriminada o tala 
rasa”​ (2011, pág. 90)​.

No exento de condiciones de trabajo paupérrimas es indiscutible el rol 
que tuvo la población chilota como agentes de transmisión de la cultura 
maderera. En este sentido, “el poblamiento de Aysén, se comienza a gestar 
desde mediados del siglo XIX desde Chiloé hacia el sur por las actividades 
de explotación económicas de carácter cinegético, pesquero y maderero 
(Martinic 2014: 203), principalmente en la zona insular, archipiélago de 
los Chonos y Guaitecas, con una población de trabajadores que ejercían 
sus labores temporalmente”​ (Castillo Levicoy, 2022, pág. 32)​. Este modelo 
de extracción de materias primas se expandió hacia la zona austral siendo 
Melinka el lugar de apertura para la explotación maderera. Las investiga-
ciones sobre el tema destacan que este territorio “es parte indisociable de 
Chiloé como área cultural y como polo de articulación económica” ​(Rojas 
Bahamonde, 2020, pág. 83)​.



18



19



20

Los antiguos madereros de Aysén 

Desde la colonización española hasta la alemana, incentivada por el Esta-
do chileno, existen al menos tres siglos en los que la población de Chiloé 
fue adaptándose a las exigencias de la explotación maderera. El aumento 
exponencial de la tala de alerces, así como de otras especies nativas, fue 
forjando el carácter de los trabajadores madereros:

“Hacia el año 1900 comenzaron a verse las explotaciones madere-
ras en la zona continental de la región, localizadas en los sectores 
de instalación de las mega-empresas ganaderas y de los primeros 
pobladores, que habían llegado a la zona en forma espontánea o 
particular (Osorio 2014: 52; Osorio 2015: 83; Castillo y Pérez 2019: 
100) y, posteriormente, a las instalaciones de los grandes aserra-
deros por parte de empresarios privados (Brown y Hurtado 1959; 
Martinic 2005; Bizama et al. 2011; Castillo 2015: 29). Dentro de las 
especies arbóreas de mayor importancia en la producción madere-
ra, destacan la lenga, coigüe común y coigüe de Magallanes, tepa, 
mañío, ciprés de la Cordillera ciruelillo y el ciprés de las Guaitecas, 
que era explotado mayoritariamente para la obtención de postes 
(Osorio 2015: 83)”​ (Castillo Levicoy, 2022, pág. 34)​. 



21

“Para Puyuhuapi fue muy importante porque fue una mano de obra 
para la comunidad. Esto empezó cuando llegaron los chilotes acá 
a Puyuhuapi, que los trajeron los alemanes, que ellos empezaron a 
trabajar en esto y fueron aprendiendo esto, toda la generación que 
había en esta localidad en esos años, así que era algo con mucho 
progreso para la comunidad de Puyuhuapi. Como le digo aquí sola-
mente era algo de tejuela, tingle, techo, hace muchos años todavía 
existía, hasta que entró otro material, así que era algo muy típico 
de nuestro pueblo” 

Enrique Campos A., 2023. Tejuelero de Puyuhuapi.



22

“Mi padre era de la provincia de Llanquihue, no sé de dónde vino el 
viejo pero antes existía como una esclavitud de los mayores. Mire, 
yo le voy a comentar un poquito, en el pueblito en el que me crié yo, 
donde nací, Fresia, ese fue tomado por los alemanes, los extranje-
ros, y los alemanes contrataban gente, los que más hijos tenían” 

Olegario Hernández Y., 2024. Tejuelero de Tortel.



23

Tal como exponen los cultores, el proceso de poblamiento de la región de 
Aysén mantuvo una dinámica de trabajo que emparenta la explotación 
maderera con las exigencias, tanto por lo que refiere a la adaptación téc-
nica para la producción de tejuelas –según especie arbórea presente en el 
territorio– como por las condiciones de vida de las familias de trabajado-
res madereros: 

“Acá en la región, es un sistema empresariado, que es una persona 
que tenía suficientes recursos para poder juntar, unir, una cierta 
cantidad de trabajadores, familias de trabajadores que se dedica-
ban al tema de la madera, traerlos al territorio y que ellos comen-
zaran a hacer explotación de este recurso abundante. Esa es como 
la lógica, y se da todo un sistema de pago, en este caso a través del 
endeudamiento, los vales, los típicos vales, las pulperías donde 
la gente trabajadora se abastecía con víveres o con otros insumos 
necesarios, y en esos años como ocurren algunas situaciones hoy 
en día, este tipo de empresarios se las arreglaban para mantener 
siempre a las personas endeudadas” 

Carlos Castillo L., 2023. Tejuelero de Coyhaique.



24



25

En paralelo, para profundizar en la tejuelería artesanal es necesario dar 
cuenta de la dinámica de poblamiento en la región de Aysén, pues se sos-
tiene en base a dos procesos migratorios, uno que proviene desde territorio 
insular y otro que se ejecuta por tierra: 

“Cuando uno revisa la historia acá de Coyhaique, sobre todo con 
este proceso cuando se entregaron las tierras a concesión a la Aso-
ciación Industrial de Aysén, porque la región tuvo dos sistemas tí-
picos de poblamiento que uno es el poblamiento dirigido, apoyado 
por el Estado, que tiene que ver con estas grandes concesiones a 
las empresas ganaderas, y la otra corriente es la espontánea, que 
llegaron las familias por sus propios medios. De alguna forma se las 
arreglaron para llegar tanto por el territorio argentino como por el 
lado, el mar, el lado insular. Se establecieron y sin mucho apoyo del 
Estado, pero supieron con los pocos recursos que tenían, igual su-
pieron salir adelante, o sea, porque tenían los recursos disponibles, 
tenían la madera abundante, tenían agua abundante, solamente 
que tuvieron que hacer un esfuerzo extra de, no sé, para poder lim-
piar campo, para poder cortar la madera y levantar sus refugios”  

Carlos Castillo L., 2023. Tejuelero de Coyhaique.



26

Aprendizaje del oficio 

El aprendizaje del oficio de tejuelero, en general, está asociado a la trans-
misión generacional familiar (padres, abuelos, tíos), pero también me-
diante la observación de otros tejueleros, trabajadores madereros con lo 
que compartían el cotidiano vivir. 

¿Cómo era antiguamente aprender a hacer tejuelas?

“Mi familia llegaron acá, no sé qué año, pero ellos vinieron de Villa-
rrica, de allá vinieron mis viejos […] Es que antes, digamos, aprendía 
uno solo, nadie te iba a decir yo te voy a enseñar, uno mirando a 
las personas que trabajaban la tejuela, en el caso mío, yo aprendí 
de mi viejo mirándolo como partía un metán, labraba la tejuela, 
me fui enchufando en eso, que al final soy tejuelero, digamos, 
profesional” (Víctor González M., 2024. Tejuelero de Villa Ortega).  

Víctor González M., 2024. Tejuelero de Villa Ortega 



27



28

“No había tanta explotación de bosque grande, entonces, y la gente 
que venía de afuera ya venía con el rubro de la tejuela, que los que 
venían de Puerto Montt, de Puerto Varas, porque allá trabajaban 
el alerce, que se ha trabajado años, años, entonces acá llegaron con 
otra madera pero ellos ya venían con ese rubro, y así para hacer sus 
casas, entonces, se traspasaban lo que aprendían de uno a otro, 
porque antes era, como decirte, la gente se ayudaba entre sí, los que 
llegaban al campo, los que estaban en el pueblo se ayudaban entre 
sí porque era poco lo que había, entonces ahí iba aprendiendo” 

(Crispín Castillo C., 2024. Tejuelero de Coyhaique)



29

En los cultores más antiguos está presente la memoria de los primeros 
trabajadores que migraron para cimentar el habitar tradicional de Aysén. 
Este vínculo afectivo con el oficio, el cariño a la madera, también refiere a 
sus maestros. Este es el caso de don Aroldo Cárdenas de Tortel, cuando 
habla de su primer recuerdo con la tejuela:

“Me recuerda a quien me enseñó porque si él no me hubiese ense-
ñado, yo a lo mejor no hubiese aprendido a hacer tejuelas. Él me 
dijo cuando seas grande vas a ser tejuelero, me enseñó a partir la 
madera, a metanear los palos, a partir la tejuela, a labrarla, a can-
tearla […]. Se llamaba Modesto Velásquez, él era de Chiloé, llegó a 
Murta a quedarse, era maestro carpintero, tejuelero, aserrador de 
abrazo, todo eso, yo aprendí a aserrar a brazo con él. El primer tirón 
que pegué me pegué en la frente con la sierra, me partí, después 
me enseñaron bien a aserrear, a arreglar la sierra, a tirarla entre 
dos, entre tres, o entre cuatro.”



30



31



32

De la convivencia con el bosque 

Una de las características que comparten los tejueleros de Aysén es el vasto 
conocimiento que poseen sobre su entorno natural, principalmente, en 
relación a la vinculación con el bosque. Es parte de su cotidiano: 

“Entre la jugarreta nosotros íbamos aprendiendo hartas cosas, 
observando detalle tras detalle porque tú aprendes a conocer el 
bosque, cómo funcionan las plantas adentro, no sé, cuando em-
pieza la temporada de primavera con los insectos, por ejemplo, 
si encuentras un árbol descompuesto, lo partes con el hacha y te 
encuentras con larvas en el interior, y todo ese tipo de detalle uno 
lo iba aprendiendo en este jugar, y esa experiencia, y observar lo 
que está sucediendo dentro del bosque, con las aves por ejemplo”

Carlos Castillo L., 2023. Tejuelero de Coyhaique. 

Esta convivencia con el bosque desde la infancia, independiente a la gene-
ración que pertenecen los cultores, está asociada a una forma particular 
de habitar que va más allá de la mera extracción de madera. La conexión 
con el bosque y la tejuelería son consecuentes a la subsistencia familiar. 
Allí nace la fuerza que da sentido al oficio, también el cariño y ternura: 

“Bueno, como yo le contaba éramos tan niños que íbamos sola-
mente a ayudarle al tío a sacar tejuelas, jugar un poco y después 
a costa mar… era más entretención de niño que trabajo, y ahí nos 
fuimos acostumbrando porque él nos incentivó, como darnos algo, 
después en la tarde pasarnos un par de monedas que íbamos a 



33

comprar aquí mismo en el negocio que tenía la señora Ciclinde […] 
comprarle un topollillo [golosina], cosas que aquí para nosotros 
eran, éramos tan niños que de repente era algo tan apreciado por-
que la vida acá era muy difícil para los niños. Él [Enrique Aguilar 
Aguilar; su tío] tenía conocimiento porque este bosque a mano 
derecha era de grandes, canelos grandes, Puyuhuapi siempre fue 
el canelo, hasta el día de hoy” 

Enrique Campos A., 2023. Tejuelero de Puyuhuapi.   

“Nosotros nos vinimos el año 81, 82, a Tortel, y en ese andar es-
tuvimos un tiempo en tránsito, y recuerdo que mi viejo hacía las 
tejuelas, hacía las casas, era reconocido por ser un buen construc-
tor, por lo tanto, en el trayecto tuvo harto trabajo y siempre me 
acuerdo el lugar donde hacían las tejuelas, el labradero, la ruma de 
astillas que se formaban con la macheta donde él hacía las mismas 
tejuelas para las construcciones, y siempre, siempre me acuerdo 
de estar jugando en este montón de astillas de ciprés y el aroma, 
el aroma que había siempre en ese lugar, el ciprés tiene un aroma 
bien particular y ese recuerdo siempre lo llevo, tres, cuatro años, 
más o menos” 

Lázaro Igor Aguilante, 2024. Tortel.  



34



35

La dinámica y ritmo que genera el vínculo con el entorno natural, por 
medio de la experiencia sensitiva y prácticas habituales, otorgan apren-
dizajes significativos que refieren a la identidad y sentido de pertenencia: 

¿Qué significado tiene para usted el bosque? 

“El bosque para mí es algo esencial porque si no hubiera bosque no 
habría vida, o sea, porque es lo que lleva el sustento a uno, a tra-
bajarlo, y uno tiene que quererlo, cuidarlo, es muy importante, si 
nosotros sin bosque creo que no vivimos, porque eso nos da agua, 
bueno, lo que  yo puedo expresar[…] Para mí es algo muy valioso y 
uno tiene que aprenderlo a querer, porque cuando yo voy al campo 
soy feliz, a mí me gusta el campo, y uno ya a estas alturas que tiene 
muchos años, uno aprende a valorar las cosas, a tomarle sentido al 
bosque, a respetarlo, porque antes cuando uno era niño, bueno, no 
le enseñaban de eso, de querer las cosas que habían, apreciarlas, 
tener un respeto, porque uno en todo tiene que tener eso” 

(Eliana Levicoy M., 2023. Esposa de Crispín Castillo C. Coyhaique).   



36



37



38

Ciclo productivo de la tejuela 

Para el proceso de elaboración de las tejuelas artesanales resulta pri-
mordial reconocer la distribución de roles como parte de las actividades 
necesarias para la producción. Ya se ha mencionado la importancia de la 
familia para la cultura maderera, sin embargo, no se ha hecho explícita 
la función de las mujeres:

“Antiguamente existía mucho el machismo, entonces, la mujer 
tenía que estar en la casa y el hombre tenía que salir a trabajar el 
campo, entonces era muy distinto porque yo de cabro conocí a 
una señora en el sector del lago donde vivíamos, que falleció hace 
muy poquito casi de cien años, que vivía en Cochrane, su familia 
es de allá, ella se llamaba Eledia de la Cruz, cierto […] su marido 
era maestro igual, hacía galpones, casas, y ella igual hacía tejuela, 
porque era de acuerdo cómo se iba el matrimonio, cómo se llevaban 
para poder criar a sus hijos […] Y mi mamá, mi papá igual era medio 
machista pero él como no sabía del rubro de partirla, porque mi 
mamá partía así esos palos, ella hacía todo el trabajo de partir y mi 
papá labraba, que eso lo sabía hacer él, pero no sabía partir el palo, 
entonces, ahí vi yo a mi mamá trabajar para hacer su casa, claro” 

Crispín Castillo C., 2024. Tejuelero de Coyhaique



39

“Cuando yo trabajaba con mi papá el trabajo era totalmente dis-
tinto porque ellos trabajaban el alerce, y el alerce en esos años 
había mucha abundancia de madera […] yo veía que no volteaba la 
madera, a veces lo sacaban de la tierra6, porque habían alerces que 
estaban enterrados y eso lo sacaban y hacían las tejuelas […] y en 
los años que mi esposo empezó a hacer la tejuela quedaba madera 
pero ya muy poca, igual tenía que salir a buscarla […] Igual le ayu-
daba cuando él llevaba la madera, igual le ayudaba a empaquetar, a 
hacer los paquetes, así fui aprendiendo porque tampoco sabía eso” 

(Eliana Levicoy M., 2023. Coyhaique). 

En relación al proceso de confección de tejuelas, la primera etapa es in-
dagatoria, se trata de recorrer la montaña y reconocer los puntos donde 
está la madera: 

“Primero es recorrerla y conocerla, conocer los accesos, si se puede 
extraer fácil, el tema de la inversión, cuánto nos va a costar sacar ese 
producto, ya cuando tenemos eso, empezamos a mover la logística, 
el tema de mover todas nuestras herramientas, si tenemos que ha-
cer campamentos […] lo más cerca posible del tema de los árboles” 

Marcial Castillo L., 2024. Tejuelero de Puerto Guadal

6  La referencia que hace la señora Eliana Levicoy sobre el uso de alerces enterrados 

tiene que ver con el período de su infancia cuando vivía con sus padres en Colonia Río 

Sur, en Puerto Varas. En Coyhaique no hubo explotación de alerce



40



41

Sobre los campamentos: 

“Había que hacer los campamentos y buscar los palos para tejuela 
[…] acarreamos los metanos para el campamento y hacer las te-
juelas, porque es un trabajo liviano, no es sucio, ninguna cosa, lo 
que tiene que tener es una buena herramienta, sí, buena macheta 
para labrar […] Yo decía, ya, voy a hacer dos mil tejuelas, voy a estar 
cuatro días, cinco, que yo me labraba, me partía 400 tejuelas en 
el día y las labraba, ese era mi tope, pero canteada […] que quede 
parejito para cuando se junte con la otra tejuela, no se pasa la luz ni 
nada […] se parte siempre del cogollo del palo, no del nacimiento, 
porque así no le sale ninguna tejuela buena” 

Aroldo Cárdenas C., 2024. Tejuelero de Tortel

Dentro de la maestría de los cultores, la selección de los árboles es una de 
las habilidades más importantes, por lo mismo, existen diferentes crite-
rios asociados a esta etapa que involucran conocimientos sobre el clima: 



42



43

“De voltear un árbol, en este tiempo todavía no se puede voltear un 
árbol7, si se voltean y se hace pero no todos van a hacer lo mismo, 
porque no es lo mismo, aquí se hace en invierno, aquí en esta zona 
por lo menos, en junio, julio, para dejarlo en septiembre, octubre, 
como lo dejan algunos para aserraderos” 

Guido Valenzuela P., 2023. Tejuelero de Villa La Tapera

7  La entrevista fue realizada en verano.



44

“Nosotros necesitamos un árbol para tejuela, tiene que ser un árbol 
que no tenga nudos, ojalá lo más, en el canelo yo aprendí eso, que 
sea lo más coposo posible pero que no tenga ganchos arriba, arriba, 
que no nazca a los dos metros que ya tenga un gancho, y ahí se nota 
al tiro que el árbol es bueno. Y eso es lo que necesitamos nosotros 
para hacer tejuelas a macheta. Tienen que ser árboles grandes, 
maduros, lo mismo que para hacer madera con huincha, también 
tiene su presentación, su época de volteo, todo eso. Lo ideal sería 
cortarlo cuando el árbol esté con la sabia abajo, cuando llega otoño, 
cuando el árbol bota las hojas es ideal, ahí es la fecha de volteo” 

Enrique Campos A., 2023. Tejuelero de Puyuhuapi

También se realiza un ejercicio de lectura de los ejemplares: 

“Los distinguimos por la corteza, ese es el primer indicio de ver 
que ese palo está derecho, que la hebra está derecha […] y después 
lo otro es el tema del sonido, el sonido lo comprobamos con un 
golpe del hacha, golpeamos el palo y vemos si el palo está sano 
o ya empezó con pudrición, si está hueco […] y ya el tema de la 
motosierra que usamos, que nos valemos de eso para hacerle un 
piquete y vemos el tema del grosor, estamos hablando de las cinco 
pulgadas hacia arriba” 

Marcial Castillo L., 2024. Tejuelero de Puerto Guadal



45

Cumpliendo con estos criterios, los cultores proceden a voltear el árbol 
para trozarlo y , posteriormente, se confeccionan las tejuelas siguiendo 
medidas estándar. En este momento del proceso es cuando resulta me-
nester las destrezas con las herramientas: 

“Botamos un palo, probamos cómo está la calidad de la madera, 
ahí tenemos que confeccionar un “trabador”, nosotros la madera 
que se usa para la tejuela, es tejuela de lenga la que hacemos […] 
ya cuando comprobamos que nos va a servir empezamos a trozar 
el palo, le damos una medida, que tenemos una medida estándar 
de 22 pulgadas de largo, el ancho se lo damos cuando ya sacamos 
el producto […] los bolos que le decimos cuando los cortamos, y 
ese bolo lo trozamos en una medida que nosotros podamos sacar-
lo, o sea, que nos de nuestro cuerpo porque lo sacamos a pulso, 
hombreamos” 

Marcial Castillo L., 2024. Tejuelero de Puerto Guadal 

“En el coihue, la lenga, es lo mismo, y hay lenga que es quebrado-
ra, le saco y la cantera al tiro queda buena, el coihue igual, yo lo 
que no he hecho es de canelo, acá por lo menos, porque sé que el 
canelo es muy bueno, lo he visto en Puyuhuapi, igual el canelo es 
blandito para labrarlo como el ciprés, […] el ciprés lo malo es que a 
la herramienta se le va el filo al tiro, cualquiera, que sea hacha, una 
moto, el palo es muy comedora, tiene una resina, no sé, y uno labra 
50 tejuelas con el machete y después tiene que estar arreglando, o 
sea, es lo que sé, no sé cómo los otros lo harán” 

Aroldo Cárdenas C., 2024. Tejuelero de Tortel



46

El uso de las herramientas, su dominio técnico es, finalmente, lo que 
otorga el sentido artesanal de la tejuelería, todo pasa por las manos, en 
ellas está el carácter y sensibilidad del oficio: 

“Tení que aprender a usar la macheta y aprender a darle el golpe 
necesario para que no te pase a llevar los dedos, viste que yo estoy 
todo cortado, pero el trabajo te va enseñando a manejar esa he-
rramienta, y la muñeca se va acostumbrando a los golpes, porque 
tienes que golpear todo el día […] pero a la edad que tengo ahora, 
ya llevo cuarenta años trabajando en este rubro, pero no me duele 
la muñeca porque mi mano está acostumbrá” 

Crispín Castillo C., 2024. Tejuelero de Coyhaique. 

 “Aquí trabajamos el ciprés de las Guaitecas8, es una madera que no 
da tanto trabajo al partirla porque yo parto acá no más, en la rodilla, 
igual acá está la madera que se hace mucha tejuela, la lenga, pero la 
lenga no es tan buena como el ciprés porque tiene otro sistema de 
irla partiendo, con una palanca que es una cosita, es más trabajo” 

Olegario Hernández Y., 2024. Tejuelero de Tortel. 

En último caso, las diferencias entre el trabajo manual y el uso de máqui-
nas responden a un tratamiento que se emparenta con el modo en que los 
tejueleros han sido parte del habitar tradicional de Aysén: 

8  La producción de tejuelas con esta especie arbórea está regulada por la Ley N° 
20.283, para la Recuperación del Bosque Nativo y Fomento Forestal; sólo se autoriza en 
los planes de manejo el trabajo con bosque muerto, en suelo o en pie.



47

“Usted la tejuela si la parte a macheta no le corta la hebra, enton-
ces, sale con hebra natural, sale para techo como se hacía antes […] 
entonces, eso no se le pasa el agua, en cambio, si usted la aserrea 
le corta la hebra” 

Enrique Campos A., 2023. Tejuelero de Puyuhuapi. 



48

La producción de tejuelas en Aysén  

La experiencia productiva de los tejueleros artesanales es parte del rela-
to de la cultura maderera que se constituye desde mediados del siglo XX 
hasta la actualidad, es decir, el comienzo de sus trayectorias coincide con 
el período de consolidación del sistema de aserrío en la región: 

“En el año 1950 en la región de Aysén y la zona sur de la región de 
Los Lagos, había 43 aserraderos: 32 de ellos en la zona central, 3 en 
Chile Chico y 8 en la zona de Futaleufú, con una producción con-
junta de 2.778 pies cuadrados anuales de madera (Martinic 2014: 
524). Hacia 1957 y 1958 se contaron 51 aserraderos en actividad 
en la provincia de Aysén (encontrándose en la zona interior-con-
tinental 41 de estos aserraderos), con una producción de 6.174.350 
pies cuadrados de madera semi-elaborada o aserrada (lenga, tepa, 
mañío, coigüe y ciruelillo), y 2 millones de pies cuadrados de postes 
de ciprés de las Guaitecas, con un total de 8.174.350 pies cuadrados 
de madera (Brown y Hurtado 1959: 62) […] Entre 1972 y 2019, los 
registros regionales de producción maderera dan cuenta de altos 
y bajos, con una productividad cercana a los 55 mil m3 para el año 
1973, a no más de 10 mil m3 en 2019”​ (Castillo Levicoy, 2022, pág. 35)​. 

A nivel tecnológico, aparte de la implementación de aserraderos hay 
que considerar la integración de herramientas más sofisticadas como la 
tronzadora o corvina, serruchones y la motosierra, que permitieron una 
explotación forestal más expedita  (Ibíd., pág. 52). El relato de los cultores 



49



50



51

se sitúa en este contexto, en la panorámica de los últimos 70 años de pro-
ducción maderera en Aysén: la mayoría pertenece a la tercera generación 
de tejueleros. En sus experiencias de vida se pueden hallar referencias para 
situar los cambios de época y comprender el presente del oficio: 

“Es que uno cuando es niño y se cría donde hay árboles, sencilla-
mente, sabe el árbol para hacer leña, sabe el árbol para hacer una 
construcción, fabricar una casa, un galpón, o una iglesia, una es-
cuela, que todo eso pasó por las manos de la gente que trabajaba en 
las regiones cuando no había sierra, no había motosierra, no había 
nada, solamente estaba la trozadora que era una sierra a mano que 
se hacía como la macheta tejuelera, el combo, el hacha, todo eso, 
así, y elegir la madera […] [Uno] aprendió de nacimiento puede 
decirse porque desde que nació vio montaña y vivió con los abue-
los, los tíos, trabajando en las maderas, y siempre se trabajó en lo 
mismo, eso, para elegir una madera lisa que no tenga ganchos por 
los lados, que no esté podrido, que no esté nada, sea una madera 
de primera, ya, para que le sirva sino va a trabajar y nunca le va 
a servir y nunca se va a ganar también, uno se ganaba la vida en 
eso, haciendo tejuelas, haciendo los trabajos de cerco como todo 
campesino de la región, por ejemplo” 

Guido Valenzuela P., 2023. Tejuelero de Villa La Tapera. 



52



53



54

En este sentido, la prioridad de la explotación de los bosques de Aysén 
fue la comercialización –nacional e internacional– de madera para uso 
estructural (durmientes, tablones, etc.). En el caso de las tejuelas, su 
producción estuvo más abocada a la construcción local en condiciones 
de trabajo ambivalentes: 

“Porque antes no existía la venta, claro, los que tenían más recursos 
le compraban al que sabía hacerlas pero no era rentable porque te 
pagaban lo que querían”

Crispín Castillo C., 2024. Tejuelero de Coyhaique. 

“Yo vengo de una familia numerosa, doce hermanos éramos no-
sotros, eso le convenía a los alemanes contratarlos, le daban pega, 
pero los tenían como esclavos […] qué hicieron los alemanes, ex-
plotaron la madera, explotaron a los viejos, y los viejos, los padres 
de nosotros mismos nos explotaban” 

Olegario Hernández Y., 2024. Tejuelero de Tortel. 

Por lo visto, la comercialización de la tejuela pudo expandirse más allá de 
lo local a partir de la construcción de la Carretera Austral; la conectividad 
que propició esta ruta terrestre posibilitó el encargo y compra para las 
nuevas obras públicas en las localidades ​(Rojas Bahamonde, 2020, pág. 
88)​. Este acontecimiento histórico en Aysén debe ser atendido como un 
punto de inflexión para la tejuelería: 



55

“Fue cambiando el tema de las tecnologías… ya no andábamos en 
bote, había mucha madera nativa, sobre todo alrededor de la ca-
rretera cuando se abrió gran parte, tanto para el sur como para el 
norte de Puyuhuapi, así que ahí casi que nos facilitó los trabajos 
que estábamos haciendo […] Nosotros siempre recordamos el barco 
que pasaba acá cada quince días a Puyuhuapi, ese salía de Puerto 
Montt con víveres recalando por distintas caletas para los locales 
comerciales, hasta Chacabuco y se devolvía para acá cargado con 
animales… eran tropas de animales, los barcos estaban dos días 
cargando […] Era la única entretención que de repente llegaba aquí 
al pueblito” 

Enrique Campos A., 2023. Tejuelero de Puyuhuapi. 

A propósito de la construcción de obras públicas en las localidades, valga 
destacar la figura del padre Antonio Ronchi: 

 “Por ejemplo, el Tortel de los 80 que es donde empieza a construir 
don Olegario, don Aroldo, cobra mucho más sentido y también 
aparecen las historias que le dan fuerza a los pueblos, Olegario con 
Lázaro y Augusto [sus hijos], y sus otros hermanos, estuvieron en 
Yungay construyendo parte de las obras del padre Ronchi en esas 
zonas, y cuando estuvimos en Coyhaique, Carlos [Castillo] con su 
papá [Crispín] y su hermano [Marcial] también estuvieron en esa 
parte construyendo la iglesia y haciendo tejuelas” 

Francisca Ramírez I., 2024. Tortel. 



56



57

“La iglesia, el tiempo en que se empezó a hacer, tiempos duros, 
tiempos no muy agradables […] y al trabajar y construir tejuelas 
nosotros trabajábamos no más, no nos preocupaba tanto la admi-
ración por la madera, por nada, porque éramos acostumbrados 
de años trabajando en eso, la tejuela era una de las maderas más 
importantes que había que hacer, que era escases pero había que 
hacerla […]  como el constructor o el dueño, podríamos llamarlo 
así, que era el Padre Antonio, que ya se fue y, bueno, bienvenido en 
esa época cuando se necesitaba porque para eso lo enviaron… cayó 
bien en La Tapera, en toda la región, y construyó en muchas partes” 

Guido Valenzuela P., 2023. Tejuelero de Villa La Tapera. 

Para pensar el panorama actual de la tejuelería artesanal es importante 
atender las reflexiones sobre la valoración del oficio a nivel comercial, en 
función a los cambios de época: 

“Yo empecé en el 80 y tanto a hacer tejuelas y en ese tiempo tenía 
que hacer una cantidad de tejuelas para que te pueda alcanzar la 
plata para algo, porque te pagaban poco, si la venta empezó a salir 
después del 2000, de ahí ya empezó a valorizarse lo que tú hacías. 
Ahora actualmente conviene hacer esto porque es rentable, porque 
no hay mucha gente, toda la gente que sabía hacer este rubro está 
fallecida y la juventud no quiere aprender a hacer este trabajo de 
bosque, porque no hay gente que trabaje en el campo, que le guste 
la montaña, que salga a estar, que se vaya un mes, y para trabajar 



58

en la madera hay que aprender de chico para hacer esta cuestión de 
tejuela porque lo primero que tiene que aprender es elegir la madera” 

Crispín Castillo C., 2024. Tejuelero de Coyhaique. 

“El tema del uso de madera siempre fue como, miraban la madera 
como sinónimo de pobreza, eso a lo largo del país, y bueno acá en 
la región gran parte de todas las localidades, en sus décadas de 
inicio, el 100% de madera, sobre todo estos lugares más acá en el 
continente, zona insular […] Y claro, yo creo que este tema de verlo 
hoy en día como un sistema de mercado exclusivo porque la tejuela 
se ha vuelto un producto exclusivo, que está caro, que no toda la 
gente puede acceder... tiene algo exclusivo pero también tiene esa 
mirada hacia lo más natural, lo más local, que le empieza a dar valor 
a la importancia de usar madera, sobre todo con estos productos 
más artesanales y que por eso están prefiriendo comprar tejuelas y 
forrar sus casas, y como está la situación actualmente de recursos  
forestales, yo lo encuentro buenísimo que solamente exista ese mer-
cado exclusivo... porque si tú quieres masificar el uso de la tejuelas, 
en todos estos sistemas más sociales, por ejemplo, de construcción 
habitacional no da, no da porque no tienes el recurso y no tienes 
las personas tampoco que te van a poder confeccionar la tejuela”

Carlos Castillo L., 2023. Tejuelero de Coyhaique. 

Es preciso señalar que la continuidad del oficio de la tejuelería artesanal 
debe sortear obstáculos que tienen que ver con los cambios en la forma de 



59

habitar Aysén; si bien, existe una visión crítica desde los cultores sobre las 
condiciones en que se desarrolló la explotación maderera en el territorio, 
los esfuerzos por mantener el oficio no sólo deben ser abordados desde la 
dimensión productiva sino, por sobre todo, desde el vínculo que tienen 
los tejueleros artesanales con el entorno natural, su habitar tradicional: 

¿Qué siente por eso que nos dice que no puede trabajar? 

“Bueno, qué más va a sentir uno que en veces siente rabia porque 
al final hace cuenta que le cortan las manos a uno, porque uno 
tiene todo el empeño de poder seguir lo que a uno le gusta y no 
puede, hay trabas que se ponen por delante que no se puede seguir 
haciendo lo que a uno le gusta. Hoy día prefieren desperdiciar la 
madera en la leña, quemándola, y no hacer lo que a uno le gusta, 
hacer tejuelas, la madera […] Me encanta trabajar la montaña pero 
desgraciadamente en estos momentos no puedo, porque si uno 
quisiera seguir el trabajo de la tejuelería tendría que comprarle la 
madera a alguien que tenga derecho a monte, comprar la madera, 
pagar derecho a monte, pagar el flete, que tendría que llevar la 
madera al lugar donde uno tiene que hacerla, igual ya ahí hay que 
pagar, son varios pesitos que se van y uno no tiene los suficientes 
ahorros para pagar” 

Víctor González M., 2024. Tejuelero de Villa Ortega. 



60



61



62

Respecto a la continuidad del oficio, cómo ve usted el tema del manejo, 
qué problema hay en el trabajo de tejuelería: 

“Los principales problemas que tenemos es el tema de la escasez 
de madera, yo donde vivo, los propietarios, la mayoría tienen su 
plan de manejo pero me ha tocado que yo he visitado montañas 
y la madera, la calidad para el tema de la tejuela ya no, me cues-
ta mucho encontrar un árbol que yo pueda usarlo para la tejuela 
porque las forestales de antes, los aserraderos, se sacó lo mejor, 
siempre se sacó lo mejor y, bueno, hubo un mal manejo igual de 
las montañas, una tala indiscriminada, entonces, cuesta mucho 
encontrar un palo que nos sirva para el tema de la tejuela, por lo 
mismo, caminamos mucho, tenemos que recorrer la montaña 
completa para poder marcar nuestros puntos donde vamos a poder 
extraer nuestros productos” 

Marcial Castillo L., 2024. Tejuelero de Puerto Guadal. 

 

 



63

GLOSARIO 
Hebra: Término que refiere a la fibra de la madera y su dirección de creci-
miento al interior de la madera. 

Macheta: Hoja de fierro con filo que lleva un mango de madera; se utiliza 
para arreglar, partir y labrar las tejuelas y metanes. 

Metan: Pieza de madera de la cual se extraen las tejuelas. 

Tejuela: Pieza de madera nativa, de dimensiones variables, utilizadas para 
la construcción en zonas rurales y poblados. Actualmente su elaboración 
es restringida. 

Trabador: Pieza de madera con forma de Y, utilizada para facilitar la par-
tida de la tejuela artesanal elaborada de maderas duras, como la lenga. 

 

​​



64

REFERENCIAS 
​	 Castillo Levicoy, C. (2022). El tejueleo artesanal en la región de Aysén, 
Chile. Santiago: Fichero Austral. 

​	 Rojas Bahamonde, P. (2020). Tejuelería en la región de Aysén. Informe 
de actualización de investigación participativa. Chile: Servicio Nacional del 
Patrimonio Cultural. 

https://www.sigpa.cl/media/upload/docs/INFORME_FINAL_SL_Tejuele-
ria_Aysen_publica_-_final.pdf  

​	 Tillería González, J., & Vela Cossío, F. (2017). Las viviendas 
de la colonización alemana en el sur de Chile. Cuaderno de Notas, 54-72.  
https://doi.org/10.20868/cn.2017.3598  

​	 Torrejón G., F., Cisternas V., M., Alvial C., I., & Torres R., L. (2011). 
Consecuencias de la tala maderera colonial en los bosques de alerce de 
Chiloé, sur de Chile (siglos XVI-XIX). MAGALLANIA, 39(2), 75-95. 

​http://dx.doi.org/10.4067/S0718-22442011000200006   



MÚSICOS DE LA
BOHEMIA TRADICIONAL
D E  V A L P A R A Í S O

Valparaíso - Región de Valparaíso 

Este reconocimiento se otorga a integrantes de la generación 
emblemática, conocidos como los "Viejos Crack". Ellos son 
algunos representantes de los referentes de mayor edad, 
con 70 años o más, cuyo conocimiento y experiencia tienen 
un valor incalculable para la comunidad. Estas cultoras y 
cultores interpretan géneros musicales profundamente 
arraigados en la música de la bohemia, como la cueca, el 
tango, el bolero y el vals. Sus creaciones musicales y líri-
cas trascienden el tiempo, manteniéndose vivas y siendo 
reproducidas en las dos dimensiones esenciales de la prác-
tica bohemia: el espectáculo musical y el encuentro entre 
la comunidad musical y su entorno. 

Patrocinadora: Lorena del Carmen Huenchuñir Hernández, 
Mesa de cultores y cultoras de la Música de la Bohemia 
Tradicional de Valparaíso.  





67

MÚSICOS DE LA BOHEMIA TRADICIONAL DE VALPARAÍSO  

Introducción 

El año 2022 se reconoció como Tesoros Humanos Vivos a tres exponentes 
de la bohemia tradicional de Valparaíso, es decir, personas cuyas tra-
yectorias musicales son parte de la vida nocturna de la joya del Pacífico, 
de su gente y escenarios. Por esta razón, los relatos que acompañan sus 
recorridos otorgan un punto de vista, y también una narrativa, sobre la 
historia de Valparaíso.  

Bajo esta premisa, se abordan las experiencias de vida de la cultora Ma-
ría Cristina Escobar y de los cultores Humberto “Pollito” González y Luis 
Alberto Martínez, artistas que participaron de la «época de oro» de la 
bohemia y que, actualmente, son referentes para comprender la evolución 
de la escena musical y reconocer las implicancias asociadas a los cambios 
de época. En último caso, son personas cuyas vivencias permiten hablar 
tanto del modo en que se vive la bohemia, como de la forma en que se 
habita Valparaíso. 

Valga mencionar, entonces, que el siguiente relato se compone, en gran 
parte, de anécdotas, reminiscencias, y también sentires de la comunidad 
cultora de la Música de la Bohemia Tradicional de Valparaíso, esto es, con-
siderando a todas sus generaciones (emblemática, transicional, y joven). 



68

Se precisa el hecho de que sea una composición, pues, las trayectorias de 
María Cristina Escobar y Pollito González se sostienen en la memoria de 
sus familiares, amistades y colegas, a la manera de un retrato hablado, 
ejercicio complementado con la revisión de registros audiovisuales en los 
que se aprecia el carisma y entrega que les caracterizaba, o como dice el 
dicho: quien nace chicharra, muere cantando. 

En este sentido, la figura de don Luis Alberto Martínez hace evidente 
el gesto de recordar, de volver a pasar por el corazón1, aquello que perdura 
en la tradición pese a los cambios, esto es, los valores que trascienden 
y dan cuerpo al relato compartido por las y los cultores de la Bohemia  
de Valparaíso. 

 

 

1  https://etimologias.dechile.net/?recordar



69

Orígenes y contexto de los “viejos crack” 

Como primera entrada a este relato, emulando el momento previo a salir 
al escenario, tras bambalinas escuchando la atmósfera del público, el am-
biente festivo, se afinan los últimos detalles y la concentración apremia. 
Situados en este punto, en la antesala a lo que fue la época en que surgió 
la generación emblemática, sirva para contextualizar el siguiente pasaje de 
la novela Lanchas en la bahía (1932) de Manuel Rojas: 

Atravesamos la calle, penetrando en la obscuridad de la plazuela. 
Desde lejos, aparte de aquellas personas que se deslizaban entre 
los árboles, había supuesto que la sombra que llenaba la plazuela se 
encontraba desierta, pero a medida que avanzamos aparecieron seres 
que se movían en ella como en agua fangosa, grupos que hablaban 
a media voz, mujeres que pasaban y volvían a pasar, taconeando 
nerviosamente, como si quisieran llamar la atención de alguien. 
Un poco más adentro brotó una canción, una canción a muchas 
voces, altas y bajas, que ondulaban en las orillas de la noche: 

Mañana me voy al puerto 
a bailar cueca porteña… 

- ¿Qué calle es ésta, Rucio? 

- La Subida Clave 



70



71

La descripción del puerto de Valparaíso que narra Manuel Rojas tiene la 
densidad requerida para dimensionar su vida cultural a principios del siglo 
XX pero, por sobre todo, otorga una mirada que participa y se nutre de la 
noche. Su carácter no oficial, incluso marginal, nos refiere al apogeo de 
la sociedad industrial, a los cimientos del proceso de modernización del 
país. Respecto a este contexto: 

“El intenso proceso de urbanización, relatos históricos plantean 
que el peonaje inmigrante, que no olvidó su origen campesino, 
tendió a radicarse en las partes más altas de la ciudad. Allí creó 
una especie de frontera en la que persistieron en sus costumbres y 
hábitos, entregándole una atmósfera rural que «porfiadamente se 
negó a morir» (Ibíd., pág.168). Es así como Valparaíso va conjugando 
su ser urbano y cosmopolita con aquel más cercano a lo rural: un 
ser tan de allá; pero, a la vez, tan de acá” ​(Oteiza A., 2022, pág. 11)​. 

De la mano con estos antecedentes de la época, la figura del ser bohemio 
alude a una resistencia, sino vida paralela a la normalidad, asociada al 
sistema laboral: “si la moderación, la prudencia y los modales ajustados 
a la norma, son la condición para vivir en una sociedad moderna, la vida 
del bohemio estará cerca del desborde, los excesos y los márgenes del 
modo de ser” ​(Huenchuñir Hernández, Gana Núñez, & Oteiza Aravena, 
2020, pág. 80)​. 

 



72

“Las precariedades del pueblo trabajador eran amenizadas por 
largas jornadas nocturnas dispuestas en bares y toda una gama de 
locales dispuestos a la diversión, albergando a todo tipo de sujetos 
que con alguna capacidad musical pudiera aportar a una expresión 
musical altamente arraigada en lo público, considerando a estos 
espacios comerciales también en el espacio de lo público, debido 
al acceso masivo de marinos, operarios portuarios y obreros en 
general como sus principales audiencias y consumidores” ​(Oteiza 
A., 2022, pág. 161)​. 

Con todo, la diversidad que constituye la atmósfera de Valparaíso, en la 
primera mitad del siglo XX, tiene su lugar en lo alto de un cerro, con vista 
a toda la ciudad y el mar; en los extramuros, zona fronteriza que explicita 
las diferencias en los modos de habitar que ofrecen los mundos citadino y 
campesino. La importancia de esta aclaración tiene que ver con la cohe-
rencia que guarda la marginalidad, no tanto por lo que refiere a lo precario 
sino por lo que atañe a las costumbres y hábitos propios a la vida rural.  

Una forma de abordar esta porfía rural está presente en la celebración de 
los santos, instancias de reunión familiar cuya fibra religiosa (relegare; 
unión), de fiesta y compartir en torno a la música, luego, serán la base 
para comprender aquello que perdura en la tradición de la bohemia. Por 
el momento, la celebración de los santos permite hablar del contexto de 
aprendizaje de cultoras y cultores de la bohemia, de la herencia musical: 



73



74

“Yo vengo por la vena porque mi abuelo materno tocaba acordeón, 
hay tíos que tocaban guitarra, mandolinas, entonces, siempre, ya yo 
siendo por ahí seis, siete, nací en los santos, San Pedro, San Pablo, 
porque mi abuela se llamaba Pabla entonces la fiesta era grande. 
Ahí hacía la fiesta y ahí se juntaban ellos y tocaban, y a mí ya me 
tiraba todo eso, eso de la música, del sonido tal vez, y de ahí me 
fui metiendo en esto, que me gustaba, me gustaba” 

(Juan Saavedra Ponce, 2024). 

“Yo conocí a la María Cristina y a su hermano cuando mis abuelos 
hacían fiestas en su casa, mis abuelos vivían aquí en Guillermo 
Rivera, muy cerquita de acá. Era una casa muy particular porque 
tenía pilares, diferente a todas las casas porque tenía como un 
palacio con escaleras de mármol porque fue casa de ricos antes, 
y mis abuelos llegaron a vivir ahí, y ahí se celebraban las Marías, 
que era mi tía, las Carmen, las Blancas, los cumpleaños, todos los 
santos y todos los cumpleaños, muchos músicos, nosotros desde 
chica vimos músicos. Nosotros llegábamos a la casa de mi abuela, 
nos encontrábamos con una batería eléctrica, arpa, bombo, cha-
rango, de todo, entonces llegaba mucha gente, músicos que yo me 
encontré con ellos en la Quinta de Los Núñez. Después de años me 
encontré con ellos y me decían yo te conozco a ti desde la guata de 
tu mamá, y me empezaban a contar historias. Las mismas histo-
rias que contaba mi papá en la casa, entonces, yo podía corroborar 
que sí era verdad, y conocimos muchísimos músicos, muchísimos; 



75

yo podría nombrar algunos, pero podría nombrar una cantidad 
inmensa, que mis tíos hacían esquinazos, los hermanos de mi 
mamá, de mi papá, hacían esquinazos a mi abuela cuando estaba 
de cumpleaños, ellos tocaban afuera vestidos de huaso, con arpas, 
guitarras, acordeón, y le cantaban. Entonces, nosotros veíamos 
todo eso maravillados, imagínate desde niños para nosotros era 
loco venir de una familia de músicos, sí, no todos los niños tenían 
esa facilidad” 

(Blanca González Díaz, 2024). 

Este escenario de “familia de músicos”, también es un espacio de intimidad 
limitado, mejor dicho, excepcional, cuyo relato viene “desde la guata de 
la mamá”, “por la vena”. Para entender este hecho, valga mencionar que: 

“Hay dos familias emblemáticas, una, los González, en la casa de la 
abuela, y los otros, los Núñez, está el Benito Núñez, que dan vida a 
la Quinta de los Núñez y a la Isla de la Fantasía. Entonces, el Pollo es 
por excelencia el tipo humilde que agradece todos los días el poder 
tocar. El era un niño, él era como un niño, disfrutaba de tal manera 
el tocar, el poder compartir con los amigos, que no le pedía nada 
más a la vida, que lo mantuviera sentado frente al piano, entonces, 
mucha escuela pasó por ahí, y todos los que pudieron trabajar con 
él, conocer su casa. El Pollo vivía permanentemente en una sonata, 
él tocaba, cantaba, en su casa, conversaba, él vivía constantemente 
la música aunque no estuviera tocando, importantísimo, y bueno, 
qué decir de su última etapa, de grabar con todos los grandes que 
grabó, con parte de Los Tres” 

(Fernando Leiva Zegers, 2024). 



76



77

 “Por algo, hasta última hora todos lo venían a ver a mi casa… mi 
papá me decía, toma, ahí hay treinta lucas, tráeme vino, tráeme 
pilsen, tráeme empaná, porque vienen todos de Santiago, y yo 
bajaba a comprar y ahí atendía a todos, pero yo la pasaba mortal… 
yo te puedo mostrar unas fotos, llegaban todos, el Torito Alfaro, 
llegaban a verlo para el día del papá, llegaban a verlo para el día de 
su cumpleaños, llegaban siempre a verlo, sobre todo cuando empezó 
a enfermar, con mayor razón… entonces, yo estoy muy agradecida 
de todos ellos porque le dieron mucha vida a mi papá, mucha vida” 

(Myriam González Díaz, 2024). 

Hay que asumir que la música de la bohemia tradicional no se puede 
entender sin el componente familiar, sobre todo cuando se alude a los 
Tesoros Humanos Vivos reconocidos. Sea este el caso de Pollito González: 

“Mi padre se llamaba Carlos González y mi madre Blanca Ramírez, 
pero ellos cantaban en la ópera en el año 24 en Santiago, el año 30, 
el año 33 se casaron y ahí nacimos nosotros, cinco hombres y una 
mujer, seis hermanos, pero como ellos tocaban piano, mi madre 
tocaba piano, mi padre tocaba piano, mi padre tocaba acordeón, 
guitarra, cantaba, le gustaba el folclor, y mi madre como tocaba el 
piano y le gustaba también la ópera, ahí salimos todos nosotros” 
(Schlesinger, 2012, 7m7s). 

Nos tenían a nosotros de niños, de cuando teníamos la edad de 
ocho, diez años, guitarra, así que aprendimos a tocar la guitarra, 



78

con doce años llegó el piano a la casa, el piano así como este…y ahí 
ellos empezaron que yo tocara, eso fue por el año 46, 47, por ahí… 
y ahí empecé yo a meter las manos al teclado, al piano, al piano, 
y después me llegó el acordeón, y ahí aprendí a tocar el acordeón” 
(Ibíd., 8m55s). 

En el caso de María Cristina Escobar, esta comentaba en una entrevista 
previa a su participación en el Festival Jorge Farías (2018), respecto a su 
vínculo con la música: 

“Mis hermanos mayores eran los que empezaron a cantar en casa, 
y cantaban tan bonito que mi papá les contrataba guitarrista por-
que no se sabía tocar la guitarra, para que cantaran en la radio, en 
el teatro, y ahí empecé yo. Yo soy la menor, que conste, la menor 
de mi familia, así que yo andaba revoloteando por ahí, más lo que 
molestaba que escuchaba pero después a la altura de los años, mi 
hermana mayor se casó, y ahí empecé, me empezó a gustar la gui-
tarra, empecé a tocar, empecé a aprender, clases por ahí de guita-
rra, y ahí me entusiasmé con la música y empecé a tocar con mis 
hermanos, hacer lo que hacían ellos” (Soy Valparaíso, 2018, 3m47s). 

En palabras de Estela, amiga y confidente de la cultora, quien la acompañó 
y asistió durante sus últimos años de vida, ante la pregunta por la moti-
vación de María Cristina, corrobora el lazo entre la música y la familia: 



79

“Yo creo que su familia, la familia, o sea, la música que se hacía 
familiar porque yo he escuchado, no he ido a su casa a buscar sus 
cosas, pero he escuchado casetes donde cantaba la Irma con ella, 
otro donde cantaba ella con su otra hermana, otro donde cantaba 
el Tito con ella, y vamos pasando la guitarra, y se escuchaba porque 
la convivencia, los santos, los cumpleaños de su papá, todo eso, 
lo grababan. Grababan todo, todo lo que estaba pasando, y ahí yo 
puedo darme cuenta que sacó mucho de su repertorio, conoció 
mucho a través de lo que tenía en su casa, era una familia así como 
culta musicalmente”

(Estela Zepeda, 2024). 



80

A propósito de la práctica de grabar en casetes, resulta oportuno aludir 
a la modernización de los medios de comunicación, en concreto, con “el 
auge de la radiodifusión y de las tecnologías asociadas a la proliferación 
de una cultura musical popular” ​(Huenchuñir Hernández, Gana Núñez, 
& Oteiza Aravena, 2020, pág. 85)​, así como con la masificación de la radio: 

 “Se abrió el camino para nuevos ritmos musicales y formatos escé-
nicos que salían de la exclusividad del recinto teatral para ejecutarse 
en boîtes, clubes y salones. Esta musicalidad también entró a otros 
escenarios locales, como chinganas y quintas de recreo, adoptando 
una impronta en torno al jolgorio que nunca dejó de estar vigente. 
El consumo masivo de la música en vivo trajo consigo una mayor 
presencia en diarios y revistas de circulación local, en los que se 
daba cuenta de las nuevas tendencias en espectáculos y artistas. 
De este modo, los medios técnicos permitieron la consolidación 
y la presencia masiva de artistas nacionales e internacionales de 
renombre en la ciudad y posibilitaron, por una parte, una gran va-
riedad de espectáculos musicales y, por otra, una «sociabilidad en 
torno a la música y la bohemia en Valparaíso» (Huenchuñir, Gana 
y Oteiza 2020, p. 104)” ​(Oteiza A., 2022, pág. 25)​.  

Por lo pronto, la “consolidación” y circulación de artistas sirve para 
adentrarse en la trayectoria musical de Luis Alberto Martínez, cultor 
que reconoce en su padre el vínculo con la música y la bohemia. Tal como 
señala, sus sueños con ser artista son reforzados por la atmósfera que los 
medios de comunicación masivos instalaron, y que para mediados del 
siglo XX estaban asentados: 



81

“Bueno, yo anteriormente fui marino, cuando era muchacho, pero 
siempre tenía el canto metido aquí, la guitarra, y me retiré de la 
armada, entré en el norte de Antofagasta, donde yo vivía; trabajé 
en ferrocarriles, fui jefe de estación, de bodega, en la cordillera, y 
siempre andaba con la guitarra en mano, y dije yo, algún día, algún 
día voy a ser famoso, pero ni pensaba porque estaba en plena pam-
pa, hasta que un día hicimos un grupo, en Antofagasta, con Nilo 
Rodríguez, Silvio Aberrido, y nos vinimos a conquistar Santiago, 
pero a conquistar Santiago así con comillas, no conocíamos a nadie, 
nadie nos contrataba porque lógicamente no éramos conocidos, y 
por ahí, en el Teatro Picaré, yo me recuerdo, que el dueño del tea-
tro nos invitó a actuar, y lo hice, lo hicimos, y ahí estuvimos dos 
años. Después yo me retiré del trío, entré en otro trío, Los Chamacos, 
que grabamos en esa época una canción que era inolvidable, que 
se llamaba Osito de felpa, y después llegó el momento, la oportuni-
dad, llegó un amigo, Luciano Gallegos de Antofagasta, fue colega 
mío en el liceo, y él estaba metido en la música, y él me dijo anda 
a Odeón. Llegué a Odeón un día y me recibió el caballero y me pre-
guntó, ¿usted canta bolero?, sí, le dije yo. Haber cánteme uno, le 
canté uno que se llama Amigo de qué, me dijo cánteme otro, Para mi 
madre, puros boleros llorones, y me dijo que ya, contrato por cinco 
años, grabamos mañana” 

(Luis Alberto Martínez, 2024). 



82



83



84

La época de oro de la bohemia porteña 

Como exponentes de la generación emblemática, las personas reconoci-
das como Tesoros Humanos Vivos tienen en común haber sido parte de 
la época de oro, siendo la década de los 60 la que consolida sus trayectorias 
musicales: 

“Dicha bohemia está asociada a una sociabilidad porteña que 
acontecía principalmente de noche en los salones de baile, quintas 
de recreo, bares y boîtes emplazadas en los sectores de Barrio Puer-
to, Barrio El Almendral y la parte alta de Valparaíso, como es San 
Roque y Rodelillo, para el caso de las quintas. Siguiendo el relato 
[…] la bohemia correspondería a un momento donde conviven el 
espectáculo escénico y musical, con la conversación y la tertulia, 
donde el elemento central será el disfrutar de una experiencia 
del compartir”​ (Huenchuñir Hernández, Gana Núñez, & Oteiza 
Aravena, 2020, pág. 82)​.  

Este contexto de particular convivencia, entre el “espectáculo” y la “tertu-
lia”, también se justifica en la atmósfera de una época en la que se vuelve 
difuso el límite entre habitar Valparaíso y habitar la bohemia: 

 “Primero, desde la avenida Argentina hasta la plaza Echaurren 
había fuentes de trabajo para tirar pa’rriba, porque había un bar 
desde allá hasta acá, habían restoranes que también trabajaban de 
noche, que tenían algún show […] pero de acá hasta allá la noche 
era día y el día era noche, había fuente de trabajo para tirar para 



85

arriba, si uno estaba en una boîte y no gustaba, me salgo, me voy 
a ir, y al otro día estaba ya en la de al frente trabajando. Había mu-
cho trabajo, mucho, mucho, era lindo, porque la noche iluminaba 
con las carteleras, luces de colores ahí, las carteleras, y ahí uno 
miraba que el nombre de uno estaba ahí, orquesta tanto con Juan 
Saavedra, el Rey del Bolero, Gastón Moreno, el Trovador porteño, 
Juan Carlos Leal, todo se veía, linda la noche iluminada hasta las 
dos, una de la mañana, andabas en la calle y no te pasaba nada” 

(Juan Saavedra Ponce, 2024). 

Para dimensionar el impacto que tuvo esta dinámica de circulación de 
la escena musical en la vida cultural de Valparaíso, hacemos referencia 
a los recuerdos de infancia de cultores que son parte de la generación de 
transición, quienes evidencian la “experiencia del compartir”: 

“Yo me acuerdo, muy pocas veces, pero cuando salíamos con mi 
mamá y mi papá, eran unas mesas largas, todos los amigos, los ce-
niceros eran conchas de loco, y todos conversando y un vinito para 
todos, y los viejos jugando dominó, ponían una cabeza de chancho 
al medio y vamos jugando, podías estar toda la tarde. Habían cosas 
como establecidas, el día domingo los viejos escuchaban tango y 
leían el diario, entonces, el tango, el bolero, la cueca, la cumbia 
también estaban muy enquistadas en Valparaíso” 

(Fernando Leiva Zegers, 2024). 



86

“Sí, me acuerdo, él hablaba del Flaco Morales, hablaba de Manuel 
Fuentealba, hablaba de los hermanos Carbones, y el que todos los 
años iba a las ramadas, porque a las ramadas iba, conocía a todos 
los músicos en ese tiempo cuequero, el Guatón Zamora, a todos los 
cuequeros los conocía, Jorge Montiel […] porque nosotros íbamos 
con él a las ramadas a, digamos, los lugares más inhóspitos que en 
ese tiempo hacían ramadas de seis días, allá íbamos con mi papá y 
conocí a sus compañeros, y que a la fecha tenía mucha importancia 
que no se la di, para mí eran sus compañeros, ahora son los viejos 
crack del puerto, todos los que ya no están, los que fallecieron, 
Carmen Corena, Manuel Fuentealba, Peter Álvarez, Luis Barrera 
[…] el señor del violín […] pero todos ellos que ya no están en este 
minuto, yo tengo muy buenos recuerdos porque iban a mi casa” 

(Myriam González Díaz, 2024). 

Será la década de los 60, entonces, el período en que la trayectoria de 
Pollito González, María Cristina Escobar y Luis Alberto Martínez se con-
solida, principalmente, por la diversidad de escenarios existentes. Pollito 
González señala: 

“La época de oro, muchas personas me preguntan, ¿tu época de 
oro cuál fue? Mi época de oro fue el año 60 pa’rriba, antes no, an-
tes tocaba acordeón con conjuntos folclóricos, en orquestas, así, 
y yo el año 51, en el año 59, 60, entré a orquestas grandes, y ahí 
me acostumbré ya… nosotros en El Manila, había un bandoneón, 
un violín, un bajo, un cantante, y yo en el piano, con eso nosotros 



87



88

nos paseábamos… un cabaret… la orquesta, el cantante de la or-
questa de Lorenzo Barbero, en el casino […] esa era la orquesta que 
estaba tocando tango allá, y el cantante se quedó con nosotros, y 
ahí empecé, yo no sabía nada dónde estaba parado con el tango, 
hasta que poco a poco, poco a poco, pasaron unos años, un año y 
medio y pum, me las sabía todas, y ahí nos paseábamos […] íba-
mos del Manila al Checo, del Checo al Hollywood, y al Manila, y 
así estuvimos cinco años… en el 60-65, ahí conocí cuánto músico”  
(Schlesinger, 2012 5m57s). 

“Yo me recuerdo, veníamos de Santiago, fin de semana, contra-
tado por tal parte, llegaba acá en la noche y me contrataban de 
allá, y de allá y de acá, lo que ahora no existe eso, ahora está muy 
escaso el trabajo para el artista, muy, muy escaso, en mi época era 
diferente, lo pueden corroborar, un amigo, el Juanito, ustedes lo 
entrevistaron, compartimos también allá por el año 60, los dos 
colegas de jovencitos, un gran hombre, él está muy metido en la 
bohemia y conoce todo" 

(Luis Alberto Martínez, 2024). 



89

Respecto a María Cristina Escobar, es importante destacar su participación 
en la gira en tren, de norte a sur, que organizó la Empresa de Ferrocarriles 
del Estado, en el contexto de la Reforma Agraria. Esta experiencia habla 
también del final de una época, más bien de un período de la historia de 
Chile, cuyo relato guarda coherencia con los valores de la sociedad industrial: 

“Es que, realmente, el gusto por la música es justamente un gusto, 
yo lo que me dedicaba, he sido taxista cuarenta años, entonces, yo 
trabajaba de eso y los tiempos que me quedaban me las arreglaba 
con la música, porque me gustaba la música, porque me tocó la 
oportunidad que en la época de Frei Montalva se hizo un tren, un 
ferrocarril, y ahí se hizo una agrupación de los ferrocarriles… una 
gira de norte a sur” (Soy Valparaíso, 2018, 6m8s). 

“[…] nosotros íbamos en esto cultural que era gratuita para los 
club deportivos, para la cruz roja de las distintas partes donde íba-
mos, entonces ellos conseguían los teatros y nosotros llegábamos 
a cantar, y después llegábamos a viajar, nos enganchábamos en 
otro tren, teníamos tren comedor y dormitorio, nos enganchaban 
en otro tren y ahí partíamos para otra parte, y allá nos dejaban, 
así que hacíamos vida, bueno, por lo menos, no tanto como los 
gitanos, más cómodos, pero andábamos cinco mujeres con veinte 
hombres” (Ibíd., 7m8s).    



90



91

Sea oportuno, por lo demás, destacar el rol de la cultora María Cristina 
para las nuevas generaciones de mujeres que participan en la bohemia, 
cuestión reconocida por la comunidad de cultores de la generación inter-
media como la nueva: 

“María Cristina, bueno, un ícono importante, una base importan-
te, una mujer que desafió un momento machista del arte, del arte 
bohemio […] Pensemos a fines de los 50’, 60’, [es] la primera mujer 
que canta en el Casino de Viña folclor, entonces, es muy importante 
porque ella desarrolla, a ver, se hace importante señalar que toda 
persona que está en un espacio debe tener claro que cuando es un 
cultor tiene dos cosas que respetar y representar, que es la identidad 
y el territorio, si no lo hace puede ser una persona que manifiesta 
artísticamente algo pero no es un cultor, y la Cristi claro que sí, 
claro que sí, era una mujer que supo canalizar a muchas mujeres 
y la hizo música y la hizo canto pero, a su vez, te nutría en su taxi 
de historias de Valparaíso, tenía muchos amigos” 

(Fernando Leiva Zegers, 2024). 

“Pienso en que María Cristina a mí me deja la fortaleza de una 
mujer que luchó contra cualquier tipo de prejuicios, el paradigma 
del tiempo, y prevaleció para ella siempre la música, para ella, en 
cuanto a redes, nuevos repertorios, conocer otros lugares, en contra 
de la época que le tocó vivir. María Cristina vivió en los años 40, 
conformó formaciones musicales femeninas, mixtas, algo que si 
bien hoy es más común antes no era tan común, todavía nos ve-
mos en los círculos de cueca a las mujeres cantando con mujeres 



92

[…] Pero sí, creo que de ella me queda mucho la garra de seguir 
adelante fuese lo que fuese, si bien la música no fue su principal 
ocupación de tiempo completo, fue muy importante para ella en 
la vida, lo que permitió que sea tan recordada en el tiempo. Ella no 
fue autora, fue intérprete, pero a través de ella y su interpretación 
muchas generaciones pudieron conocer otros repertorios, otros 
valses, no los mismos de siempre, otros boleros. También acercó la 
samba argentina, la zamacueca, el tondero, géneros afroperuanos, 
argentinos, respectivamente, que no todos conocían. Fue mucho 
más allá del repertorio conocido” 

(Kennya Comesaña Vera, 2024).  

“Ella era la doña. Era, tenía mucho público, mucha gente que la 
seguía, y yo creo que ella fue súper inteligente en eso porque se 
rodeó de gente que interpretaba y que era de las partes del folclor 
que ella hacía, el que más hacía era el peruano. Entonces, su pú-
blico yo encuentro que era el que arrastraba la misma gente, por 
ejemplo, con ganas, gente con ganas de surgir, con tirar para arriba 
con el tema de la música, ella, ella los arrastraba, y ella tuvo mucha 
gente joven. Eso es lo que más rescato porque en el momento de su 
funeral llegó mucha gente a cantar, y sabe que llegó mucha gente 
joven, y yo le pregunté a alguien, pucha, qué hay poca gente. Y me 
dice, pero es que se han muerto […] Entonces, yo veía tanta gente 
que no estaba pero después me puse a ver la que sí estaba y eran 
muchos jóvenes, muchos” 

(Estela Zepeda, 2024). 



93



94

La música de la bohemia: la cueca, el bolero, el vals y el tango 

Llegado a este punto, es necesario abordar la Música Tradicional de la 
Bohemia de Valparaíso, es decir, sus repertorios y aspectos estéticos que 
le dan su identidad tan característica: 

“Yo ya empecé a cantar en la escuela, era un niño artista en la escue-
la, me entiende, y después llegamos a Villa Alemana y seguí, pero 
allá en Olmué, incluso se lo dije a mi querido amigo Luis Alberto 
Martínez, yo cabro chico de siete, ocho años, canté un tema que 
después lo grabó Luchito, sabe dios lo que pensaba aquella triste 
noche en el altar de la iglesia, cuando vestida de novia te entregabas 
al hombre con la bendición, la, la, la… “Boda gris”, entonces, yo 
cantaba eso, un vals peruano que se llamaba “Estrellita del sur”, 
que decían que era la ofensa de los peruanos porque habían per-
dido la parte del norte de nosotros y que era de ellos… cuando una 
cosa te quitan del corazón, no dudes de mí, no, no, no digo adiós 
estrellita del sur, eso. Un tango que se llama “Lagrimita tuya”, una 
lágrima tuya me moja el alma, y un vals que… había una flor en el 
campo que es una flor muy bonita. Todo eso podría ser, podría ser 
lo que ha sido mi repertorio, en esa época, chiquillo” 

(Juan Saavedra Ponce, 2024). 



95



96



97

La diversidad de estilos musicales que confluyen en la Música de la Bohe-
mia Tradicional, tal como se mencionó, guarda ciertos valores, también 
estilos, gestos, propios a la vida cultural de Valparaíso y, en consecuencia: 

“El valor es muy importante y central porque aquí se funde el vals 
peruano, el tango argentino, la cueca, y el bolero, y en la bohemia se 
empiezan a mezclar, esa mixtura de acordes, esa mixtura de formas 
de cantar y de llevar va haciendo que se interne muy adentro en lo 
armónico y en lo que se dice, fundamentalmente en la forma. El 
tango apoya mucho eso, el bolero también, por lo tanto, la música 
bohemia tiene mucho que entregar a la academia en tanto la ricura 
armónica y también melódica que tiene, eso es muy importante” 

(Fernando Leiva Zegers, 2024). 

“El músico porteño tiene que luchar, no es que esté en un escenario 
tocando con micrófono y que se escuche súper bien, siempre tiene 
que estar luchando con el poco audio que hay en todos los lugares, 
y la conversa, entonces se tiene que ganar el público, tiene que 
afrontar la cuestión, no es un recital, no hacen recitales, es estar 
en La Playa, en el Cinzano, en todos esos lugares generalmente 
que hablan y hablan muy fuerte, entonces, tiene que elevar la voz 
y tocar de una manera especial” 

(Roberto Lindl, 2024). 



98

En palabras de don Luis Alberto Martínez, refiriendo al bolero, menciona 
que: 

“El bolero, en mi época, era lo que más gustaba, y todavía se mantiene 
a pesar que han salido ritmos nuevos, pero el bolero nunca va a morir”. 

El cultor dirá en un programa televisado sobre el género del bolero que: 

“[…] es un himno, un himno mundial; tuvo algunos bajones años 
atrás pero está resurgiendo, está reviviendo el bolero porque es un 
ritmo maravilloso” (Canal13C, 2018, 2m42s). 

“El Caupolicán lo llené dos veces solo, con la guitarra. En una 
oportunidad estoy cantando Flores para mi madre y me dice el 
animador que me fijara en el público, en la platea, yo me hago 
para delante cantando y veo pero un mar de pañuelos, toda la 
gente llorando. Entonces, ahí dijo el animador, viste Luis Alberto, 
cuando cantas, dijo, es como picar cebolla... ahí salió el nombre 
cebollero” (Ibíd., 1m0s). 

Incluso, dentro del género del bolero, referentes como Zalo Reyes men-
cionan que: 

“Él sale a cantar y canta exactamente igual que cuando yo lo escuché 
por allá por los años 60, tiene la misma voz y el mismo swing, esa 
cosita, esa magia que tiene el artista que es conocido” (Ibíd., 1m43s). 



99



100

El reconocimiento de su entrega a la música es evidente: 

“Cosecha lo que siembras. El hombre no es que ahora sea famoso o 
sea reconocido, él ha vivido siempre en ese estado, yo no soy amigo 
de él ni ha estado compartiendo en mi casa, o en su casa, pero mi 
mamá cantaba sus canciones” 

(Fernando Leiva Zegers, 2024). 

Sobre Pollito González, su bagaje como músico le permitió compartir esce-
nario con muchos artistas, incluso, participando en el rodaje de películas: 

“Yo toqué con la orquesta de Ángelo cuando vino a tocar al Parque 
en el año 65, yo estaba ahí, en la orquesta y después vino Alberto 
Castillo… dos bandoneones, dos violines, un bajista, y un pianista, 
y el pianista me dijo, vení Pollito, vení, vení, ¿no vas al Parque?... 
el año 65 al 70… y toqué con Ángel Condercuri, y se quedaron aquí 
en Chile y se vinieron al American Bar, y al puerto… antes de llegar 
a plaza Echaurren, o sea… la famosa “cuadra” de los tiempos de 
oro” (Schlesinger, 2012, 11m12s). 

“He tocado con los grandes que ganaron el primer premio en 
Inglaterra, el conjunto Los Tres, con ellos tengo grabaciones en 
la Yein Fonda, la número uno, y ahora hace un año atrás que la 
motocicleta, Diarios de una motocicleta, con artistas mexicanos, 
andábamos del brazo, nosotros de la mano, andábamos abrazados 
con él, porque sí, trabajamos juntos” (Ibíd., 26m8s). 



101



102

“Tuvo una gran vida como cuequero, tocaba todos los tangos que 
te puedas imaginar, boleros, tenía una cantidad de temas, una 
cantidad de biografía musical que manejaba, impresionante. De 
repente venía gente de Brasil, de Portugal, de Francia, y se sabía un 
tema, de Inglaterra, se sabía, tocaba jazz un poco, tocaba de todo, 
entonces era una biblioteca musical andante, y aparte una persona 
súper querible, súper entrañable, lo echamos mucho de menos” 

(Roberto Lindl, 2024). 



103

Decaimiento de la bohemia y golpe de Estado 

Existe un punto de inflexión en la historia la bohemia de Valparaíso que, 
tal como se ha señalado, es consecuente al fin de la época de desarrollo 
industrial del país. Este cambio alberga un sentimiento trágico que a la 
fecha está presente en el decir de la comunidad cultora de la Música de 
la Bohemia Tradicional, sobre todo en quienes tuvieron la dicha de ser 
parte de la época de oro: 

“Esa bohemia no ha vuelto más ni va a volver… Valparaíso murió 
en esa época, yo les conversé y se lo voy a volver a decir, a veces 
molesta y duele cuando yo digo que Valparaíso murió un once de 
septiembre de 1973 a las cuatro de la tarde cuando el gobierno nuevo 
militar dictó el primer bando de toque de queda, a las cuatro de la 
tarde, ahí murió Valparaíso. Murió Valparaíso nocturno, con su 
vida nocturna, y murió Valparaíso diurno con todo lo diurno, las 
industrias, las casas comerciales, las fuentes de trabajo” 

(Juan Saavedra Ponce, 2024). 

“Eso murió en el 73, porque hasta el 73 existía la bohemia, la verda-
dera bohemia, cuando Valparaíso era puerto principal, los marinos 
que venían a la calle Serrano del puerto, y que se vivía la época de 
Jorge Farías, de todos los boleros cantineros de esa época, en la boîte 
había show de variedades, desde tango hasta coristas, eso ya no 
se ve. Eso para el 73 murió y ya no volvieron esos locales, intenta-
ron volver como el segundo Hollywood pero eso no resultó, o sea, 
hasta ahí llegó la bohemia a la que estaban todos acostumbrados” 

(Myriam González Díaz, 2024). 



104

El período de la dictadura desmanteló el puerto de Valparaíso, y con ello 
“un modo de disfrutar el tiempo libre dejó de existir (Rivas, 2004, pág.11)”​ 
(Oteiza A., 2022)​, sin embargo, el final de este período emblemático arras-
tra otras problemáticas, tal como señala el investigador Marco Chandía: 

“El primero fue la modernización y tecnologización del puerto mismo, el 
trabajo que se hacía en días, pasó a realizarse sólo en horas. Esto implicó 
obviamente que la cantidad de marinos mercantes –que eran parte im-
portante de la clientela- se redujera considerablemente. Como segunda 
causa se cuentan los constantes incendios que terminaron arrasando al-
gunos locales, y por último, el ‘toque de queda’, impuesto por la dictadura 
que vino a poner el punto final a esta depresión continua en que estaba 
cayendo la vida nocturna” (Ibíd., pág. 164). 

Las repercusiones de la dictadura en el modo de habitar Valparaíso es un 
relato que se construye en base al contraste de lo que fue y la resistencia 
del compartir que es la bohemia: 

 “En esa época, antes de la dictadura era espectacular aquí, había 
puros escenarios… y después de la dictadura ya se puso trágica la 
cosa. Eran reuniones, lo hacíamos todos y teníamos que amane-
cernos por el toque de queda, así que ahí era para quedarse afuera, 
un pretexto muy hermoso como era la música” (Soy Valparaíso, 
2018 4m54s). 



105

“La vida artística, los artistas la pasaron muy mal, muy mal, por-
que había gente que vivía de la vida artística, vivía de la música, 
porque en esos años se podía vivir, habían otros que tenían traba-
jos aparte, paralelos, en esos años tenías trabajos aparte, pero los 
que vivían, vivían de la música, porque se vive de la música pero 
a las seis de la tarde qué se podía hacer. Después se largó a las diez 
de la noche, por ahí empezaron algunos a hacer algo, hasta que 
fue sucediendo, sucediendo, hasta que aparecieron los dos más 
legendarios de Valparaíso, El Manila y el Julio, la Talita y doña 
Guillermina [dueños de locales]” 

(Juan Saavedra Ponce, 2024). 

“Se llamaban cancheos cuando se juntaban, los llamaba mi papá y 
les decía, oye, tengo un cancheo, ¿me podí acompañar? Y llamaba 
a dos músicos, y esos cancheos eran… tengo un cumpleaños, ven a 
animarlo, tengo, vengan a tocar aquí a la hora de almuerzo, eran 
pocos, pero le llamaban cancheo porque era de repente, no tenían 
trabajo fijo, ni siquiera acá [en el Cinzano]” 

(Myriam González Díaz, 2024). 

 



106



107

Resurgir de la bohemia 

Para llegar a la escena actual de la Música de la Bohemia Tradicional es 
importante reconocer que aún cuando las condiciones laborales de los 
artistas cambiaron, la convivencia musical no murió: 

“Esta característica soterrada del quehacer cultural, si bien por 
una parte impidió la promoción entre sectores más jóvenes para 
el cultivo de las artes de oficio, vale decir, por herencia directa, 
permitió que se preservara la música, que siguiera viva entre los 
cultores, al mismo tiempo que la envejeció. Esta merma puso en 
peligro el quehacer cultural de la tradición en tanto los mismos 
cultores, entrando los 80 y 90 se percatan de que el tiempo está 
pasando, llegando algunos a replegarse en sus hogares, sin volver 
a salir de ahí” ​(Henott, Oteiza, & Valdiviezo, 2017, pág. 180)​. 

En palabras de la hija menor de Pollito González: 

“Mi papá trabajaba en los restoranes, amenizando los almuerzos 
entonces tengo vagos recuerdos, pero igual salíamos en familia, 
no sé cómo lo hacíamos porque andaba mi mamá con mi papá, 
andábamos todos los hijos […] Yo después supe del golpe cuando 
ya estaba más grande, pude entender... los chiquillos, en la calle, 
porque uno aprende en la calle, entonces, pero yo no vi la diferencia, 
después cuando estaba lola yo salía a carretear no más, no cachaba 
nada, hasta más vieja que empecé a entender el por qué y todo, 
yo en mi casa no noté la diferencia, no la viví como experiencia 



108

[…] Y nos íbamos a Lo de Pancho que estaba en el puerto… allá se 
juntaba mucha gente, universitarios, y llegaba el Truto, llegaba el 
Mariposa, allá tocaba un tío de mi mamá que era guitarrista, fol-
clorista también, entonces se juntaban ellos, Jorge Farías llegaba 
allí a cantar, yo tengo visión de eso ” 

(Blanca González Díaz, 2024). 

Narrar la historia de la Música de la Bohemia Tradicional de Valparaíso 
desde las trayectorias de María Cristina, Pollito González y Luis Alberto 
Martínez, nos ha permitido profundizar en las transformaciones del 
puerto desde mediados del siglo XX hasta la actualidad. El sentimiento 
de la comunidad cultora guarda ciertos pasajes comunes, pero también 
diferencias que responden al contexto generacional de sus exponentes. 
En este último apartado se atenderán estas visiones destacándose, por un 
lado, el legado de la escena emblemática, de la época de oro, y, por otro, 
el modo en que los cambios de época se traducen, actualmente, en la vida 
cotidiana de Valparaíso. En este sentido: 

“De la bohemia antigua queda el legado indudable de quienes 
prevalecieron en el tiempo, luchando con condiciones precarias 
de trabajo, con escenarios acotados aunque antes habían otros 
escenarios como las quintas de recreo que hoy día ya no existen. 
Más allá de una figura que trata de rescatarse pero que solamente 
prevalece la figura de lo que se rememora de antaño, pero no ne-
cesariamente tal y cual se vivió antes, pero sí creo que de la bo-
hemia nos queda el legado histórico, y sobre todo los cultores de 



109



110



111

la generación emblemática, quienes fueron los que alcanzaron a 
tener este tipo de retroalimentación, y de conocimiento de mano 
de cultores y cultoras vivos en ese tiempo” 

(Kennya Comesaña Vera, 2024). 

“Sobre el estado de la bohemia… bueno, ha cambiado bastante, 
acuérdate que mi papá venía de la época del American Bar, de la 
bohemia antigua donde llegaban los marinos, donde había casas 
de niñas, donde el puerto era vida, que ahora el puerto no es nada, 
todo Valparaíso no es nada, solamente la bohemia de la plaza Aní-
bal Pinto, subida Ecuador, y en Victoria… el Liberty, y paremos 
de contar, porque las demás son picás, estamos hablando de Las 
Guitarras, estamos hablando de la Quinta… antiguamente eran 
muchas las quintas, ahora está la Quinta Los Núñez… y es la única” 

(Myriam González Díaz, 2024). 

“Ahora mismo ve el Valparaíso que tenemos, yo a veces cuando me 
vengo al Sindicato de Artistas a las reuniones, me vengo temprano, 
allá abajo tomo un trole que se viene por todas las calles principales 
y vengo mirando, ¿y de este Valparaíso qué queda?, el Valparaíso 
querido que decimos los músicos que vamos quedando, ¿este es el 
Valparaíso que queda? Todo sucio, murallas rayadas, con murallas 
a la mitad, entonces, si hablamos de bohemia, hablemos de los 
recuerdos de la bohemia, después vinieron, empezaron a renacer 
algunas bohemias, pero también han venido con problemas” 

(Juan Saavedra Ponce, 2024). 



112

El diagnóstico que expone la comunidad cultora, también, ha significado 
la búsqueda de estrategias que mitiguen las problemáticas que vivieron 
los antiguos y que tienden –acorde a nuevos factores- a condicionar la 
escena actual de la bohemia en Valparaíso: 

“Bueno, yo estoy más activa en lo que es la música porque tengo una 
banda que es La Quinta de Los Núñez Banda, que tocamos cueca, 
boleros, cumbia, y claro, yo antes veía muchos locales abiertos pero 
después del estallido social cambió muchísimo, y después vino la 
pandemia, que quedamos todos los músicos sin pega, y hubo que 
reinventarse, cosas que no tenían nada que ver con la música. Y 
bueno, luego se empezaron a abrir las puertas, ahora está ya más 
accesible el tema, podemos tocar en distintos locales pero no están 
los locales de antes” 

(Blanca González Díaz, 2024). 

“Hoy día la bohemia es, es que no tienen la culpa los cabros sino que 
el tiempo, hoy día están muy agresivos y la bohemia es tremenda-
mente agresiva, y no es porque los niños hayan querido que fuese 
agresiva, es porque hoy día la situación está agresiva […] Pero el 
Valparaíso de antes era un Valparaíso, no era ni peor ni mejor, era 
distinto, quizá había más calma, quizá se disfrutaba más, quizá 
no se competía, no quizá, no se competía… es que no quiero decir 
que había más respeto, porque también ahora hay respeto pero a 
una manera de esta época” 

(Fernando Leiva Zegers, 2024). 



113



114

 “Porque aquí en Valparaíso nunca ha dejado de existir, grande 
como fue, chiquita, mediana, pero no ha dejado de existir, pero 
vino eso [la dictadura, el estallido, la pandemia] y después se pasó, 
empezaron otra vez, empezaron a aparecer nuevos chiquillos, hay 
algunos en el Sindicato de nosotros” 

(Juan Saavedra Ponce, 2024). 

Respecto a la agresividad que se menciona, esta guarda estricta relación 
con la inseguridad en las calles, porque: 

“Estamos en una época donde está muy peligroso, los locales cie-
rran temprano, la gente se acostumbró a encerrarse más temprano, 
entonces, no, a veces podemos tocar a las nueve de la noche pero 
no tenemos públicos porque la gente está temerosa por todo lo que 
estamos viviendo, con poca seguridad en las calles, los mismos loca-
les, uno sale de los locales y te asaltan. No quiero dejar a Valparaíso 
como una ciudad muy mala pero está pasando en todo el país” 

(Blanca González Díaz, 2024). 

Sin embargo, pese a las dificultades señaladas, el trabajo organizado por la 
comunidad de cultoras y cultores de la Música de la Bohemia Tradicional 
de Valparaíso ha posibilitado nuevas rutas para la escena, partiendo por 
poner el foco en las condiciones laborales: 

“Tratar de mejorar y lo digo como trabajadora, tratar de mejorar 
las condiciones en las que conocimos a estos cultores para que no 



115

sea siempre una carrera precarizada, romantizada, que la bohe-
mia tampoco se desarrolla solamente de noche, eso fue los años 
50, cuando aquí Echaurren de noche era día siempre, cuando la 
seguridad en las calles era mayor. Ahora la bohemia se transforma, 
se lleva a distintos escenarios, con distintos tipos de expresiones 
culturales, con distintos tipos de cultores y cultoras en los cuales 
interdisciplinariamente pueden direccionar muchas artes, mu-
chas expresiones artísticas, pero no solamente en un escenario 
nocturno, bohemio, lo cierto, ahora, la bohemia se transforma, 
se lleva a otros escenarios, otros horarios, con otras formaciones, 
con otro repertorio […].  

La escena actual de Valparaíso se desenvuelve diversamente con 
fuerte presencia de distintos estilos musicales, fervientemente se 
vuelve a relevar la figura de la cueca, del vals, el bolero, el tango […] 
porque aquí relevamos el hecho de que nuestro elemento patrimonial 
cultural inmaterial se ve fortalecido fuertemente por los locales, 
los cultores, cultoras, intérpretes, que llegan de distintos puntos 
del país y a veces de fuera, cultivando estos mismos estilos musi-
cales, trasvasijamiento que tiene continuidad en el tiempo lo cual 
ha sido una característica fundamental del puerto de Valparaíso, 
y creo que se vive hoy con un fuerte relevo de generaciones pero 
así mismo con una valorización de las y los cultores de la música 
de la bohemia tradicional, fuertemente enfocado en la generación 
emblemática, que son los cultores, las cultoras, que menos quedan 



116

en estos momentos pero que sin ese ingrediente fundamental, por 
así decirlo, no sería de la forma en la que se difunde y en la que se 
realiza el día de hoy” 

(Kennya Comesaña Vera, 2024).  

Para concluir, valgan las palabras de don Luis Alberto Martínez (2024) 
para las nuevas generaciones: 

“Un mensaje para la gente futura… el cantante tiene que estar 
metido en lo que él sabe hacer, el músico, por ejemplo, soy compo-
sitor, tengo varios temas míos, pero yo me he metido de boca a ellos 
para que no se pierda… Me llamo Luis Alberto Martínez, artista 
chileno con 70 años de canto y pienso seguir, unos diez, siquiera; 
tengo actualmente 92 años y pienso hasta los 100 estar cantando 
mis canciones para ustedes. 

El silencio nos hace inventar, inventar palabras, inventar poemas, 
inventar frases, y es fácil hacer un tema cuando no hay ruido porque 
el silencio te mantiene en la mente y a la vez si yo hago una can-
ción también se me queda en la mente, gracias al silencio, ¿o no?” 



117



118

GLOSARIO 
Boîte: Espacio para espectáculos nocturnos, show de variedades y tandas 
cortas, espectáculos musicales, de danza, humorísticos y de estriptís, con el 
acompañamiento de orquestas típica, de jazz o tropical.  

Chingana: De origen quechua, refiere a un lugar de difícil acceso. Principales 
espacios de sociabilidad popular durante el siglo XIX y mediados del XX, pro-
pios a la vida campesina-rural. 

Quinta de recreo: Espacio de esparcimiento y recreación. En Valparaíso se 
caracterizaron por estar abiertas para disfrutar de la música, luego de algún 
evento colectivo como las carreras a la chilena, cercanas al cerro San Roque. 

Reforma Agraria: entre 1967-1973 se generó un proceso de modernización 
del mundo agrario mediante la redistribución de la tierra y la sindicalización 
campesina. Esta legislación dio fin al régimen latifundista en Chile.  



119

REFERENCIAS
​	 Canal13C  (30 de octubre 2018). El bolero con Luis Alberto Martínez. 
Avivando el Bolero [Archivo de Video]. https://www.youtube.com/watch?v=-
FQ97YLyf9NQ  

​	 Henott, S., Oteiza, R., & Valdiviezo, P. (2017). Estudio participativo: 
Música de la Bohemia Tradicional de Valparaíso. Chile: Sección de Registro e 
Investigación. Subdirección de Patrimonio Cultural Inmaterial. Servicio Na-
cional del Patrimonio Cultural. https://www.sigpa.cl/ficha-elemento/musi-
ca-de-la-bohemia-tradicional-de-valparaiso  

​	 Huenchuñir Hernández, L., Gana Núñez, A., & Oteiza Aravena, R. 
(2020). Música de la Bohemia Tradicional de Valparáiso. Complemento de 
Investigación Participativa. Chile: Sección de Registro e Investigación. Subdi-
rección de Patrimonio Cultural Inmaterial. Servicio Nacional del Patrimonio 
Cultural. https://www.sigpa.cl/ficha-elemento/musica-de-la-bohemia-tradi-
cional-de-valparaiso  

​	 Oteiza A., R. (2022). Valparaíso de mi amor. Música de la Bohemia 
Tradicional. Chile: Servicio Nacional del Patrimonio Cultural. Subdirección 
Nacional de Patrimonio Cultural Inmaterial. https://www.patrimonioinma-
terial.gob.cl/publicaciones/valparaiso-de-mi-amor  

	​ Schlesinger, D. (16 de enero 2012). Valparaíso, Puerto de mi Amor 
[Archivo de Video]. https://www.youtube.com/watch?v=IXfTpk8zBwk  

​	 Soy Valparaíso (17 de mayo 2018). María Cristina Escobar adelantó 
su presentación en el Festival Jorge Farías en Valparaíso [Archivo de Video]. 
https://www.youtube.com/watch?v=qluaFFj_DjU&t=8s  



TESOROS HUMANOS VIVOS
RECONOCIMIENTO 2022

Primera edición, diciembre de 2025
ISBN (digital): 978-956-244-662-4
ISBN (impreso): 978-956-244-661-7

Ministra de las Culturas, las Artes y el Patrimonio
Carolina Arredondo Marzán

Subsecretaria del Patrimonio Cultural
Carolina Pérez Dattari

Directora del Servicio Nacional del Patrimonio Cultural
Nélida Pozo Kudo

Subdirectora (s) Nacional de Patrimonio Cultural Inmaterial
Paula Jaraquemada Rasse



Publicación a cargo de
Ariel Patricio Führer Führer (Serpat)

Textos
Hugo Ignacio Farías Quijada

Edición de textos
Edmundo Bustos Azócar (Serpat)

Fotografías

Joel Martínez Durán

Archivo familiar 
Humberto José Miguel González Ramirez 

Archivo familiar  
Luis Alberto Martínez Hernández  

Archivo familiar 
María Cristina Escobar Gatica 

Susana Villar Salas

www.bibliotecanacionaldigital.gob.cl

Diseño de colección
Estudio Vicencio

Diagramación
Paula Martínez Lara (Serpat)

www.cultura.gob.cl  
www.patrimoniocultural.gob.cl 
www.patrimonioinmaterial.gob.cl
http://www.sigpa.cl/tesoros-humanos-vivos 

Se autoriza la reproducción parcial citando la 
fuente correspondiente.

Esta impresión se realizó en el mes de 
diciembre del año 2025 en los talleres de  
Feyser en la ciudad de Santiago, Chile.

Se imprimieron 200 ejemplares.



En este volumen presentamos 
a quienes recibieron el reconocimiento 

Tesoros Humanos Vivos el año 2022, 
manifestaciones del patrimonio cultural inmaterial, 

que nos impulsan como Servicio Nacional del 
Patrimonio Cultural a reforzar nuestro compromiso 

con las comunidades hacia su salvaguardia, 
su continuidad en el tiempo y su transmisión  

a futuras generaciones.


