
TESOROS
HUMANOS
VIVOS

2019



TESOROS
HUMANOS
VIVOS

2019



3

PRESENTACIÓN
El reconocimiento Tesoros Humanos Vivos es una distinción pública 
otorgada por el Estado de Chile, a través del Ministerio de las Culturas, 
las Artes y el Patrimonio, que celebra a aquellas personas, grupos y comu-
nidades portadoras de prácticas, expresiones, conocimientos y saberes 
que dan vida al Patrimonio Cultural Inmaterial. Se trata de cultoras y 
cultores reconocidos por sus pares por los significativos aportes que han 
realizado a la salvaguardia y transmisión de saberes, prácticas y oficios 
que mantienen viva la memoria y la identidad cultural de las comunida-
des a las que pertenecen.

Inspirado en una propuesta formulada por la UNESCO en 1993, este pro-
grama surge con el propósito de reconocer y salvaguardar las tradiciones 
que conforman el patrimonio cultural inmaterial, junto con valorar a sus 
comunidades como portadoras esenciales de ese legado. Con el paso del 
tiempo, el modelo de Tesoros Humanos Vivos se ha extendido a numerosos 
países, consolidándose como una herramienta clave para visibilizar y pro-
teger la diversidad cultural en el mundo. Más allá de las particularidades 
identitarias, todos las iniciativas comparten un mismo objetivo: garanti-
zar la transmisión y vitalidad de los saberes, expresiones y prácticas que 
enriquecen la experiencia humana y fortalecen los derechos culturales de 
las diversas colectividades que conforman nuestra tierra.



4

En este contexto, esta distinción no es solo una acción simbólica o institu-
cional, es también un gesto profundo de puesta en valor social y cultural. 
Implica valorar la trayectoria de vida de las y los cultores, la transmisión 
intergeneracional de sus saberes y el impacto de sus oficios en la cohesión 
comunitaria. Desde su creación en 2009, Chile se ha posicionado como un 
país pionero en Latinoamérica en la implementación de esta distinción, 
entregando hasta la fecha 24 reconocimientos individuales, 26 colectivos 
y dos a grupos de personas cultoras, distribuidos en todas las regiones del 
país, con una importante presencia de representantes de pueblos origi-
narios y del pueblo tribal afrodescendiente chileno.

La presente publicación está dedicada a los Tesoros Humanos Vivos reco-
nocidos en 2019, año en que se distinguió a dos expresiones de notable 
relevancia cultural: los Antiguos Músicos de Bandas de Bronce de Arica, y 
las Alfareras de Quinchamalí y Santa Cruz de Cuca. Ambos casos reflejan 
la continuidad de tradiciones arraigadas en sus territorios, donde el arte, 
la devoción y la comunidad se entrelazan para dar forma a identidades 
locales profundamente significativas.

Los Antiguos Músicos de Bandas de Bronce de Arica, provenientes de 
la Región de Arica y Parinacota, fueron reconocidos por su papel funda-
mental en las festividades devocionales de las sociedades de Morenos de 
Paso. Sus trayectorias permiten reconstruir la historia de un fenómeno 
musical que se consolidó durante el siglo XX, vinculado a la continuidad 
de las fiestas religiosas andinas y a los procesos de transformación social 
del norte chileno. En su quehacer resuena la memoria de las bandas que 



5

acompañan a las comunidades en celebraciones patronales, procesiones 
religiosas y festividades populares.

Los once músicos distinguidos son Juan Carlos Henríquez Díaz, Juan Do-
nato Pérez Pérez (Q.E.P.D.), Zenón Facundo Gutiérrez Baluarte (Q.E.P.D.), 
Alejandro Gutiérrez Baluarte, Reinaldo Segundo Santibáñez Escalera, 
Héctor Manuel Santibáñez Varas, Elizardo Eloy Manzanares Mamani, 
Pedro Florencio Bravo Choque, Juan José Tarifa Salles, Ismael Dickinson 
Ojeda Ojeda y Julio César Clavijo Bastías. Ellos representan generaciones 
de intérpretes que, desde la pampa hasta los pueblos de la quebrada de 
Livilcar, han tejido con sus instrumentos una historia de fe y pertenen-
cia. Su arte está íntimamente ligado a las fiestas religiosas, donde tocar 
y bailar son actos de devoción y comunión. En sus manos, la música se 
convierte en un lenguaje que narra la historia del territorio, la migración 
y la resiliencia cultural del norte grande de Chile.

Por su parte, las Alfareras de Quinchamalí y Santa Cruz de Cuca, en la 
Región de Ñuble, fueron reconocidas por mantener viva una de las arte-
sanías más emblemáticas del país, cuya tradición se remonta a tiempos 
prehispánicos. Mediante el trabajo manual con la greda local, las alfareras 
y los alfareros han preservado las formas, colores y técnicas que identi-
fican a sus comunidades. Su práctica no solo produce objetos utilitarios 
y ornamentales, sino que encarna una forma de vida y una relación pro-
funda con la tierra.



6

Las experiencias de cultoras como Amjibda Smith Vielma, Honorinda 
Pérez Smith, Mónica Vielma Vielma y Marcela Rodríguez Romero, entre 
otras, dan cuenta de una continuidad intergeneracional que sostiene la 
identidad local. La alfarería, practicada mayoritariamente por mujeres, 
revela una historia de resistencia y creatividad: desde los tiempos colonia-
les, cuando la cerámica pasó del ámbito ritual al doméstico campesino, 
hasta la actualidad, en que adquiere reconocimiento artístico. Cada pie-
za es el resultado de un diálogo entre la memoria, el entorno natural y la 
mirada femenina que ha modelado la historia de este noble arte popular.

Ambos reconocimientos, en el norte y el sur del país, ilustran la amplitud 
y diversidad del Patrimonio Cultural Inmaterial presente en Chile. En 
ellos se reflejan no solo las prácticas artísticas, sino también los modos 
de vida, los valores y las memorias que sustentan a las comunidades. 
Reconocer a estas y estos cultores es una manera de afirmar la vigencia 
de sus tradiciones y de fortalecer los lazos que nos unen como sociedad.

Desde el Servicio Nacional del Patrimonio Cultural, reafirmamos nuestra 
valoración a los Tesoros Humanos Vivos como una forma de salvaguardar 
la identidad colectiva, en coherencia con los compromisos asumidos por 
el Estado de Chile en el marco de la Convención para la Salvaguardia del 
Patrimonio Cultural Inmaterial de la UNESCO, y con las políticas públicas 
nacionales que promueven la protección, transmisión y fortalecimiento 
de las expresiones que conforman el patrimonio vivo del país. Celebramos 
que sean las propias comunidades las que encabecen estos procesos de 
reconocimiento, pues ello fortalece las identidades locales y contribuye 



7

a visibilizar la rica diversidad cultural. Tesoros Humanos Vivos no solo 
reconoce la labor y el legado de cultoras y cultores, sino que también pro-
mueve la transmisión de saberes tradicionales y locales, fomentando el 
respeto por la diversidad cultural y el fortalecimiento de la salvaguardia 
de nuestras culturas vivas.

Nélida Pozo Kudo
Directora 

Servicio Nacional del Patrimonio Cultural



TESOROS
HUMANOS
VIVOS

2019



ALFARERAS 
DE QUINCHAMAL Í Y 
SANTA CRUZ DE CUCA 

Chillán - Región de Ñuble 

Se otorga esta distinción al grupo de alfareras y alfareros 
que, mediante trabajo manual, crean una de las artesanías 
más emblemáticas del país, propia de su localidad. Han pre-
servado a lo largo del tiempo las técnicas, colores y formas 
tradicionales, sin recurrir a nuevas tecnologías. Este reco-
nocimiento destaca especialmente a las mujeres que han 
dedicado, o dedican, su vida a la alfarería en quinchamalí 
y santa cruz de cuca. Entre ellas, se encuentran jóvenes 
artesanas y también alfareras de mayor edad, algunas de 
las cuales se han retirado de este oficio por decisión per-
sonal o razones de salud. 

Patrocinador: Unión de Artesanos de Quinchamalí, 
reconocidas como Tesoros Humanos Vivos en 2014. 





11

ALFARERAS DE QUINCHAMALÍ Y SANTA CRUZ DE CUCA 

La alfarería guarda estrecha relación con un modo de habitar y comprender 
el entorno natural. Para conocer la evolución del oficio en los territorios 
de Quinchamalí y Santa Cruz de Cuca, su procedencia y presente, se com-
parten las experiencias y memorias de diez artesanas de las 49 personas 
reconocidas como Tesoros Humanos Vivos el año 2019; se trata de Amjibda 
Smith Vielma, su hija Honorinda Pérez Smith, Maritrini Fuentes Carrizo, 
Mónica Vielma Vielma, Fabiola Sobarzo Carrizo, Nayadet Núñez Rodríguez, 
su madre Marcela Rodríguez Romero, Silvana Figueroa Figueroa, Marcela 
Muñoz Esparza, y Teresa Villeuta Troncoso. El tratamiento de sus relatos 
permitirá profundizar en la comprensión del proceso de elaboración de 
las piezas, la identidad de las alfareras, lo que sienten y piensan sobre el 
trabajo con la greda. 

La alfarería en Quinchamalí y Santa Cruz de Cuca -a 32 kilómetros al su-
reste de Chillán- mantiene una tradición manual que proviene de tiempos 
prehispánicos y está en estrecho vínculo con la geografía que caracteriza 
la cuenca del río Itata. Estudios arqueológicos afirman que esta relación 
existe desde el año 30 a.C. y en manos de grupos cazadores recolectores 
especializados en cerámica​ (Palma Ávila, 2016)​. A partir del 500 d.C al 
sur del Itata se producen distintos desarrollos culturales alfareros que 
convivieron manteniendo ciertas características en común relacionadas 
al estilo de vida y el idioma​ (Aldunate del Solar, 1993)​. 



12

Se han encontrado vestigios arqueológicos al sur del Itata de grupos huma-
nos que, aun compartiendo el territorio y un modo de vida similar, man-
tuvieron elementos propios que permiten hablar de una heterogeneidad 
cultural ​(Palma Ávila, 2016)​. En contraposición, desde el sur de Santiago 
hasta el Itata, existe un vacío de información sobre la producción alfarera. 
Pese a ello, no se desconoce la conexión entre lo que se ha llamado Chile 
central y el territorio sur como tampoco el alcance del idioma compartido 
entre el Choapa –región de Coquimbo- y el golfo de Reloncaví –región de 
Los Lagos-. Así, lo relataron las crónicas españolas resaltando la fertilidad 
de su geografía y el sinnúmero de poblaciones que habitaban el territorio 
sur​ (Aldunate del Solar, 1993)​.	  

En 1536, en la confluencia de los ríos Itata y Ñuble, la fuerza española se 
enfrentó por primera vez con el pueblo mapuche en el combate de Reino-
güelen​ (Cartes Montory, 2020)​. Luego, durante 1580, se fundará Chillán 
con el propósito de emplazar una ciudad-intervalo para desempeñar un 
rol estratégico en el territorio comprendido entre los ríos Itata y Laja, co-
rrespondiente al hábitat de los picunche, pehuenche y mapuche ​(Reyes 
Coca, 2015)​. En este ambiente belicoso, durante el siglo XVI, el proceso 
de conquista y colonización española modificó la trayectoria de la práctica 
alfarera del Itata. La instalación del sistema de encomienda permeó en la 
población nativa que habitaba al norte del Biobío desvinculándola de su 
lugar de origen bajo una dinámica de aculturación y sometimiento que 
se ejerció, en ocasiones, mediante la concentración en pueblos de indios​ 
(García Rosselló, 2007)​. 



13

En este contexto, Quinchamalí es reconocido como uno de los lugares 
colonizados más antiguos de Chile (Bahamonde Zamorano, 2020; Lago, 
1958), afirmación que mantiene un correlato con la construcción de fuertes 
españoles en la zona. Sin embargo, no se puede aseverar la procedencia 
de la población indígena que habitará este territorio. Existen anteceden-
tes sobre un pequeño fuerte durante el período de la conquista frente a 
las tierras del cacique Quinel. Así mismo, previa a la conformación de 
pueblos de indios se reconoce la presencia de rancheríos en estas tierras ​
(Cartes Montory, 2020)​. De todos modos, con la construcción del fuerte de 
Quinchamalí, en 1662, a 3 kilómetros de la confluencia del Itata y Ñuble, 
comienza hablarse de un grupo de artesanos en greda en una tierra muy 
fértil y feraz ​(Reyes Coca, 2015)​. 

“Quinchamalí emerge entonces, como una tierra de mestizaje, de unión, 
de mezcla entre lo indio y lo blanco, ¿espacio donde es posible hablar de 
una síntesis cultural o de un arrasamiento? No contamos con suficien-
te información para detallar las contingencias del encuentro específico 
que allí se dio entre el conquistador y el conquistado, [pues] los regis-
tros obtenidos de la tradición oral sólo nos remontan al siglo pasado”​  
(Montecinos A., 1986)​. 

Se puede inferir que en esta tierra de mestizaje confluye población indí-
gena de la cuenca del Itata con la que proviene de otros territorios, por 
ejemplo, mapuche picunche del norte del río Biobío​ (Cartes Montory, 
2020)​. Estos poblados no tuvieron mayor relevancia para el cotidiano 
español durante el período colonial, guardando una condición marginal 



14



15



16

que otorgó un ritmo propio ​(Reyes Coca, 2015)​ que se mantuvo hasta fi-
nes del siglo XVIII, cuando ya las encomiendas estaban casi extinguidas 
en Chile​ (Lago, 1958)​. En este escenario, la dinámica colonial de trabajo 
sirvió como eslabón para la unión de la práctica alfarera mapuche y los 
menesteres españoles: 

“Los pueblos de indios mantienen tierras propias, por lo que no se ven 
indios obligados a trabajar como inquilinos, al menos en los primeros 
siglos de la colonia. Las alfareras, obtienen gran parte de los recursos del 
sistema de intercambio de loza por productos agrícolas establecido entre 
trabajadores agrícolas, hacendados y alfareras. En el centro de Chile este 
sistema de intercambio se conoce como <<Cochambo>>1, término que 
ha sido rastreado hasta el siglo XVII para describir los trueques de los 
indígenas (Jara 1965: 138)” ​(García Rosselló, 2007)​. 

1  También conocido como « Conchabo »



17



18

Hace más de 200 años 

La integración de la práctica alfarera en la organización productiva co-
lonial generará cambios en las costumbres indígenas, no obstante, el 
quehacer de piezas domésticas se mantendrá acorde a una dinámica de 
subsistencia​ (Lago, 1971, pág. 26)​. Al parecer, la pérdida de conocimientos 
en el trabajo de la loza, consecuencia de la aculturación de la población 
mapuche –al sur del Biobío–, conformó grupos especializados en cerámi-
ca. Esta condición se entrama con la continuidad alfarera en manos de 
mujeres, las cuales abundaron en los pueblos de indios debido al despla-
zamiento forzoso de los hombres para las labores mineras y agrícolas de 
encomenderos, luego, latifundistas, así como para servir al ejército​ (García  
Rosselló, 2007)​ A este ritmo se va definiendo “la tradición alfarera utilitaria”​  
(Montecinos A., 1986)​ : 

“La tradición alfarera de Quinchamalí consiste en respetar las 
materialidades, que es la greda de la localidad, que es tanto Quin-
chamalí como Santa Cruz de Cuca, lo que compone la greda, porque 
nosotros no trabajamos solamente con greda porque la mezcla que 
hacemos para obtener esta masa moldeable, que es arena, greda 
amarilla, que no en todos los lugares lo hacen. Y, trabajar a mano 
y quema primitiva, quema a fuego directo, esa es la tradición que 
nosotros hemos venido resguardando hace más de 200 años, y de 
eso no hemos adulterado los procesos salvo el paso que hubo de lo 
utilitario a lo ornamental, y la pinta de agua a la pinta blanca, que 
es grafiado bajo relieve, que después se le aplican colores blancos, 



19

que también antiguamente se le aplicaba. Muchas alfareras le apli-
caban el color rojo en vez de blanco, o muchas que no pintaban, 
que no le hacían ningún tipo de diseño” 

Nayadet Núñez R., 2024. Alfarera de Quinchamalí. 

Sobre el paso de lo utilitario a lo ornamental en la producción alfarera, 
en primer lugar, es importante mencionar, que desde los tiempos de la 
colonia hasta principios del siglo XX no hubo mayor variación en las for-
mas cerámicas, salvo aquellas adaptaciones justificadas por el estilo de 
vida campesino ​(García Rosselló, 2007)​. La huella indígena se preserva 
en lo utilitario, sin embargo, la construcción de la estación ferroviaria de 
Colliguay, en 1909, así como la presión comercial ejercida por el mercado 
de Chillán ​ (Bahamonde Zamorano, 2020)​, paulatinamente hicieron evi-
dente las transformaciones aparejadas a los nuevos tiempos: 

“Mis bisabuelos empezaron a hacer las primeras piezas que se hacían 
de canco, que se hace la base abajo y después se va subiendo, y lo 
primero que hicieron ellos fue jarros chucheros, el jarrito chuchero 
(…) Y me contaba mi abuelita que una tía, una abuela mía, ella iba 
a Chillán a vender la artesanía. En esos años se abrió el mercado 
de Chillán y ella llevó ollitas (…) yo siempre lo recuerdo, ellas creo 
que hicieron de cuero como un canasto, una bolsa, de la vaca que 
ellos mataban, entonces hacían como una polcha y así llevaban 
la loza en la cabeza a Chillán, a pie, los primeros fueron a pie (…) 
Entonces, la tía abuela cuando volvió y le conversó a sus hijos que 
ella [en] cierta parte perdió la noción del tiempo y se encontró en 



20



21



22

Chillán, porque yo pienso que no se desmayó con esa fuerza que 
tenía ella de llegar al mercado con su loza, toda su loza, porque ellas 
le decían su loza (…) Imagínese todos los sacrificios” 

(Silvana Figueroa F., 2024. Alfarera de Quinchamalí). 

A mediados del siglo XX la producción de loza utilitaria y ornamental esta-
rá determinada por la delimitación espacial norte/sur ​(Campaña Gibson, 
2018)​. La loza de Quinchamalí, influenciada por la interacción con ideas 
y gustos citadinos, seguirá preservando la tradición figurativa mapuche ​
(Mazzini, 1936)​ en la continuidad de lo utilitario y en la forma de huevo 
que define el cuerpo de sus piezas ornamentales, “lo que significa iden-
tidad de función en el hecho. Sirven para algo: son huchas o continentes 
de líquidos”​ (Lago, 1958)​.  

En Santa Cruz de Cuca, en cambio, el carácter utilitario de las piezas 
mantendrá las prácticas de intercambio por alimentos, además de su 
comercialización: 

“Mi mamá igual en veces salía para recibir con la legumbre y todo 
eso, mi mamá salía a intercambiar loza, iba a Santa Cruz, para to-
das partes a cambiar la loza, allá pa’ Cucho, a cambiar la loza por 
porotos, harina, lenteja, de todo traía, y así se cambiaba, por tener 
eso, porque además comprábamos con la plata para mantenernos, 
para ropa, zapatitos para los chiquillos, y así, teníamos que salir a 
cambiarlas para poder tener legumbres, nos daban de todo, arroz, 
harina, de todo nos daban” 

(Amjibda Smith V., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca). 



23

La instalación de la vía férrea tiene una impronta similar a la delimitación 
territorial que generó la cuenca de Biobío, pues, el ritmo de asimilación​ 
(García Rosselló, 2007)​ de las influencias citadinas será distinto para cada 
localidad, y si bien actualmente tanto en Quinchamalí como en Santa Cruz 
de Cuca se producen piezas utilitarias y ornamentales, las trayectorias de 
sus prácticas alfareras otorgan visiones complementarias que figuran y 
“van escribiendo la historia femenina”​ (Montecinos A., 1986)​ del mundo 
campesino en la cuenca del Itata: 

“Doña Marta que era mi vecina que vivía al otro lado, era una viejita 
muy cariñosa, que a ella la conocí haciendo estos famosos caballos 
con la mujer atrás, y ella le ponía, le corría mano, eran muy bonitas 
las piezas que hacía esa señora. Después, la Riola Castro, que ella 
también hacía el mismo tipo de figuras, porque eran muy pícaras, 
somos muy pícaras, la mujer campesina (…) La mamá de la señora 
Honorinda, la señora Amjibda, esa señora trabajaba en azafate pero 
hacía cantidades. La señora Vielma, la Mónica Vielma, la mamá 
de ella, pailas, pero te hacía por montón, y te las traía en carreta, 
digo, carretas con loza, mucha loza, la abuela de ella, y ahora tú vas 
a ver para allá y con suerte te encuentras tres alfareras y paremos 
de contar, y de esas cosas son las que hay que preocuparse, esas 
cosas hay que motivar, eso es lo que yo digo, tiene que motivar a la 
juventud porque se pierde una tradición muy bonita” 

(Marcela Rodríguez R., 2024. Alfarera de Quinchamalí). 



24

“Siempre acá en Santa Cruz de Cuca se ha hecho la loza utilitaria, 
siempre, desde siempre, desde mis antepasados, mi abuela, mi 
bisabuela, mi abuelita, ellas hacían para acá, para Quincha[malí] 
no hacían nada de esas piezas, siempre aquí vivían todas las ar-
tesanas, las Vielma, las Vielma Osorio, las Vielma Carrizo, todas 
las viejitas por aquí hacían eso, pero en Quincha no se hacía loza 
grande, siempre se ha hecho loza ornamental y acá la utilitaria 
(…) Mi abuelita antes hacía las tremendas ollas para los hervidos 
que hacían antes” 

(Honorinda Pérez S., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca).



25



26

Cayó tan bien la tierra en mis manos 

Cualquiera que tenga el privilegio de compartir con alfareras de Quincha-
malí y Santa Cruz de Cuca debe saber que ante la pregunta por el modo en 
que aprendieron a trabajar la greda, de seguro, recibirán como respuesta 
una historia que comienza en la infancia junto a la familia: 

“Nosotros, mi madre nos crió solo con la alfarería, trabajaba ella 
sola, y ella trabajaba en la alfarería, y yo me acuerdo que le ayu-
daba a los diez, siete años, a pulir, a pulir, y aprendí ya a los diez a 
hacer pailitas, hacer pocillos, y siempre trabajé con ella. Después 
ya me casé joven, a los 17 años, entonces, vino para acá y me dijo 
te traigo un regalo, y me trajo una pelota de greda, con esto vas a 
poder trabajar en tu casa y vas a poder criar a tus hijos, y así fue, 
no se equivocó, y de ahí yo empecé a trabajar sola” 

(Fabiola Sobarzo C., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca). 

 “Yo empecé más o menos a los 12 años después de ver todos los días, 
que yo llegaba del colegio, a mi mamá en una ventanita haciendo 
y construyendo todas sus piezas, edificando, porque ella se dedi-
caba a lo que era la guitarrera, los chanchos, los mates. Mirando 
aprendí (…), yo aprendí a hacer todas las cosas solamente viendo, 
viéndola a ella cómo sacaba sus producciones” 

(Marcela Muñoz E., 2024. Alfarera de Quinchamalí). 



27

“Y aquí yo tenía 8 años cuando llegué, y seguí estudiando, y me 
enamoré de este trabajo tan lindo, que yo digo es un don que uno 
trae en las manos porque no cualquiera hace este trabajo, antes 
quisieran hacerlo pero no pueden… Pero fue hermoso y cayó tan 
bien la tierra en mis manos que la supe, yo la alfarería la supe, me 
dio para poder hacer piezas” 

(Teresa Villeuta T., 2024. Alfarera de Quinchamalí). 



28

En general la formación en el oficio se sostiene en base a una dinámica 
de aprendizaje que transita del “mirar” a las “manos”, en un ambiente 
doméstico, cotidiano, en el que se va asimilando el quehacer de la madre: 
sí no se la está mirando, se le está ayudando. En otros casos, sin embargo, 
la transmisión se da colaborando en la producción de otras familias​ (Es-
cobar Inostroza, 2016)​ y, también, cuando se iniciaba la vida conyugal: 

 “Mi mamá no quería que nosotros trabajáramos en la greda, yo 
escondida, la veía que ella se descuidaba y me iba para el taller a 
sacar un poquito de greda para hacer, y mi mamá me pillaba y me 
pescaba la greda y me la desarmaba, no, porque es muy sacrificada, 
vai a sufrir tú de tus huesitos, se te van a enchuecar los dedos, te 
va a dar artrosis estar mucho sentada trabajando. Me dijo, te vas a 
joder de tu columna, entonces, no, no quería mi mamá. Y por eso yo 
aprendí de mi suegra porque mi mamá nunca quiso que trabajara, 
nunca, y de mi suegra yo aprendí cuando me casé… me empezó a 
enseñar de a poquito, pero me costó” 

(Maritrini Fuentes C., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca). 

Cabe mencionar que los obstáculos también son cuidados, maneras en 
que las madres alfareras resguardaban la integridad física de sus hijas, 
pues sabido es el desgaste que genera el oficio, al tiempo que proyectaban 
en la educación formal una posibilidad para surgir. En ese sentido, la tra-
dición alfarera de Quinchamalí y Santa Cruz sigue preservándose como 
una práctica de subsistencia: 



29

“Honora, ¿por qué no haces loza? Pero mamá si yo no sé. Pero yo 
vengo para acá, dile a Luis que vaya a buscar greda, que la eche a 
remojar, a pisar aquí, y yo te enseñó a hacer loza. Las mansas tira-
das de loza que hacíamos, entregaban en Confluencia me acuerdo, 
entonces yo le dije, ya, haguemos loza, y la mano la enderezó al 
tiro, porque hay personas que les cuesta. Así que fueron solitos 
trabajando los dos, el Luis hacía unas jardineras, la recibían toda 
en Quinchamalí (…) allá entregaban la loza, y siguieron trabajando, 
y ellos igual han criado a sus hijos con la pura greda, así es la vida” 

(Amjibda Smith V., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca). 

Este es el escenario en el que “la mano se endereza” y se recibe el “don”. 
Un ambiente en el que comienzan a desdibujarse los límites entre manos 
y greda, entre mirar y hacer, hasta el punto que todo se remite al mismo 
cuerpo, a la misma conclusión: 

“El aprendizaje de un artesano aquí en Quinchamalí es netamente 
al lado de tu familia. Nosotros partimos desde muy pequeños tra-
bajando en lo que es la greda; yo partí viendo a mi abuela, yo soy 
una aficionada de lo que hacía ella, de mi bisabuela también, ver 
el trabajo que ella hacía (…) entonces, uno aprende al lado de ello, 
jugando, armando, modelando lo que ellos hacen, van repitiendo un 
patrón, y así aprendimos la gran mayoría de los alfareros, creo yo” 

(Marcela Rodríguez R., 2024. Alfarera de Quinchamalí). 



30



31

“Y ahí ella me decía, mijita, me decía, hay que sacar la greda, pon 
un saco abajo, que ella misma hacía de los sacos grandes, los co-
sía, los abría por la mitad los sacos grandes, hacía una cuestión 
cuadrada, y ahí vaciaba la greda y ahí le tiraba la arena. Y a mí me 
gustaba pisar, lo encontraba suavecito, y cuando ya, me decía, 
siempre me decía ella, cuando está buena empieza a tirarse peos, 
que empieza a sonar, así, ella me decía que eran como peos que se 
tiraba, y ahí me decía, bien el talón abajo, bien el talón abajo, que 
al pisar con toda la fuerza y el talón abajo, que tocara el talón mío 
el saco, y ahí estaba buena la greda” 

Maritrini Fuentes C., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca). 



32

Nunca les va a faltar nada 

La repetición de los gestos, de las remembranzas, deja entrever que el 
trabajo en la greda es siempre una decisión personal y, para las mujeres de 
Quinchamalí y Santa Cruz de Cuca, se traduce en una autonomía productiva​ 
(Montecinos A., 1986)​ que ha permitido sostener la economía familiar.  

“De trece años yo trabajaba ya, de diez a doce años yo me dediqué 
a aprender, aprender [a] hacer, y ya de trece años ya hacía, yo ya 
vendía… mirando, mirando nosotros, las personas que trabajan en 
tu entorno aquí porque nosotros primero empezamos a pulirle a la 
otra personas que hacían, que hacían muchas, que no eran capaz 
de sacar su trabajo, y empezamos a pulir y aprendimos al tiro, si 
no se nos hizo difícil para pulir, y después nosotros dijimos por 
qué vamos a estar puliendo si nosotros también podemos hacer, 
y seguimos nosotros haciendo, y hasta el día de hoy” 

(Teresa Villeuta T., 2024. Alfarera de Quinchamalí). 

“Con mis hijos ha ido fluyendo a medida que hemos ido necesitan-
do para vivir, esa es la realidad, porque aquí nosotros vivimos de 
esto, entonces ellos me decían, mamá necesito un par de zapatillas, 
que esta me gustó. Yo no se lo podía comprar pero le decía trabaja 
conmigo… vamos al taller a trabajar, entonces, muchas veces por el 
interés y por la necesidad tienen que trabajar, entonces, de ahí ya se 
dieron cuenta, estaban puliendo conmigo, estaban ahí trabajando 
conmigo y yo podía comprarles lo que ellos querían” 

(Fabiola Sobarzo C., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca). 



33

Lo que se aprende con la tradición alfarera es a trabajar la greda. Parece 
obvio pero en las voces de las cultoras adquiere otro trasfondo, pues, lo 
que parte como un juego se traduce en un quehacer supeditado a una 
cadena de producción, a una lógica o patrón que se repite y, por cierto, 
genera el sustento para el hogar: 

 “Decir verdad, la necesidad, porque mi abuelita siempre nos decía, 
si ustedes aprenden a hacer loza nunca les va a faltar nada, porque 
antiguamente se hacían trueques, por ser, las cosas de greda por 
trigo, por harina, por porotos, lentejas, de todo, se iban cambiando 
piezas, entonces, siempre me decía que si yo aprendía siempre iba 
a tener cositas en mi casa” 

(Honorinda Pérez S., 2024. Alfarera Santa Cruz de Cuca).



34



35

Y esas cosas se han ido perdiendo 

La producción alfarera ha estado vinculada a las mujeres desde tiempos 
prehispánicos. Luego, la impronta colonial cambiará el sentido de la prác-
tica, de objeto ritual y funerario a su uso doméstico campesino ​ (Monteci-
nos A., 1986)​. Con la emergencia de la loza ornamental, el oficio obtendrá 
un carácter artístico​ (Bahamonde Zamorano, 2020)​ en correspondencia 
a las influencias foráneas arraigadas en los valores de la sociedad indus-
trial ​ (Lago, 1958)​. A lo largo de esta trayectoria el proceso de fabricación 
cerámica no variará. La mantención del sistema tecnológico indígena, si 
bien responde a condiciones de especialización geográfica –de la cuenca 
del Itata–,  también es interpretado como un fenómeno de resistencia 
cultural contra la explotación mapuche y una manera de reivindicar sus 
orígenes ​ (García Rosselló, 2007)​. 

En la actualidad, la tradición alfarera resiste como una manifestación de 
la vida cultural campesina la cual, desde mediados del siglo XX, adoptó 
vertiginosos cambios –del fundo al mundo–​ (Canales & Hernández, 2011)​. 
La modernización del mundo rural se hace patente en el uso de las tierras 
y nuevas tecnologías para las actividades productivas agrarias​ (Canales 
& Canales, 2013)​: 

 “Antiguamente tú, es que han pasado tres dueños, si no me 
equivoco, ese fundo era, netamente, siempre yo he preguntado, y 
preguntado la primera vez cuando llegó la Celulosa Arauco, cómo 



36

lo hicieron para forestar todo ese terreno que era netamente pro-
ductivo. Era un terreno donde tenía huertas de viñedos, huertos de 
cerezos, naranjos, había de todo, y dónde le daba trabajo a más de 
60 personas, y de la noche a la mañana pum, desapareció, y nunca 
supieron dar respuesta de cómo hicieron para forestarlo, entonces, 
después de ahí, de ese dueño, después se taló, y se volvió a plantar, 
después se volvió a cortar, y a cambiar de dueño (…) Antiguamente 
cuando se iba a buscar greda teníamos un convenio con el dueño 
del terreno, que se iba por ser, 80 artesanas que iban a buscar gre-
da, eran 80 piezas que se les llevaba, porque cada familia que iba 
a buscar greda le entregaba una pieza al dueño del terreno, y era 
algo bien bonito, todos lo hacían, y el dueño era agradecido, y tenía 
un muestrario inmenso de grande con todo tipo de piezas, de las 
más pequeñas a lo más grande, y esas cosas se han ido perdiendo 
y claro es preocupante” 

(Marcela Rodríguez R., 2024. Alfarera de Quinchamalí). 

“El día de mañana a lo mejor no vamos a tener de donde sacar [greda] 
y a lo mejor no se va a poder seguir trabajando la alfarería, que eso 
hace mucho rato lo venimos compartiendo con hartas personas, 
con autoridades, con todos, todos los alcaldes conocen la situa-
ción (…) Siempre sacando de una parte, de otra, consiguiéndose, 
nunca ha sido fácil la materia prima, nunca, siempre he sacado 
por ahí, donde se sabe, donde se saca escondido, si hay que decir 
las cosas súper claras… sabe que los terrenos no los ocupan, que 



37



38



39

están botados, pero tampoco son de uno (…) pero nosotros la sa-
bimos trabajar y que vamos a tener nuestro sustento para llegar, 
pero después vienen nuestros hijos, nuestras familias que puede 
quedar eso como fuente de trabajo para ellos, eso es lo que más se 
anhela. Si nosotros no vamos a alcanzar que alcance atracito de 
nosotros, igual tienen derecho” 

(Teresa Villeuta T., 2024. Alfarera de Quinchamalí). 

En este sentido, la reivindicación de las artesanas de Quinchamalí y Santa 
Cruz de Cuca tiene una impronta ciudadana, de “derecho”, que refiere 
a su arraigo doméstico, a la preservación de la práctica alfarera si no en 
sus familias, al menos, en las nuevas generaciones. No obstante, esta 
preocupación por las que vienen en el oficio se sustenta, en primer lugar, 
en el cuidado del entorno natural como base para “seguir trabajando la 
alfarería”. En el fondo, se está hablando de la preservación de una forma 
de habitar la cuenca del Itata: 

“La mayor importancia es la materia prima que estamos escasos, 
pero para mí es importante tanto no como para mí porque ya pa-
saron los años y llegaron las enfermedades, sino para la generación 
que viene, las generaciones que vienen, que le tomen la importancia 
a esta artesanía que muchos de nuestros hijos no quieren, o no se 
interesan mucho, como mi hijo Moisés que dice yo trabajo pero 
como para relajarme, entonces, a lo mejor de que él pueda decir mi 
mamá fue Tesoro Humano Vivo, a lo mejor para él es más impor-
tante que para mí, quizá para otros jóvenes también” 

(Mónica Vielma V., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca). 



40



41



42

“Por mucho que yo sepa armar, de nada me sirve si no tengo de dón-
de extraer la greda, que son las dificultades que estamos teniendo, 
estos problemas hoy día por la sobrepoblación, de la migración de 
la gente de la ciudad al campo que está muy de moda, también, de 
las parcelaciones (…) venden campos agrícolas de media hectárea 
que normalmente la gente no las compra para temas agrícolas, las 
compra justamente para venir a hacer su cabaña y ahí es donde 
empieza el problema. O sea, primero fue la autopista del Itata que 
pasó por sobre una de las mejores minas de greda de Quinchamalí, 
y ahora son las parcelas, y ahora estamos quedando cada vez menos 
lugares donde podamos extraer greda porque la mayoría ya está 
poblado, la mayoría del pueblo ya está poblado” 

(Nayadet Núñez R., 2024. Alfarera de Quinchamalí).



43

Con este trabajo uno se quema el alma 

La tradición alfarera de Quinchamalí y Santa Cruz de Cuca exige contar 
con ciertos conocimientos sobre el proceso y etapas involucradas en la 
elaboración de las piezas. Se entiende por el contexto de aprendizaje que 
no se trata, simplemente, de una receta para seguir al pie de la letra. La 
base de la producción cerámica está en el vínculo con el entorno natural 
pues otorga la materia prima para trabajar: 

“Mire, aquí uno lo primordial que tiene que aprender es hacer la 
persona… es empezar a hacer la mezcla de la greda, la greda es lo 
que tiene que saberlo hacer usted, hacer la masa, no cierto, que 
se hace como un pan, con los pies se pisa y tiene que saber cuánta 
arena, cuánta greda amarilla le va a echar, cuánta porción de greda 
por cuánta porción de arena, eso tiene que saberlo hacer usted” 

(Teresa Villeuta T., 2024. Alfarera de Quinchamalí). 

Lo primero es el tacto, sentir la greda, su composición, el gusto: “hacer 
la masa que se hace como un pan” puede ser el modo más concreto para 
hablar de lo inmaterial que está presente en el quehacer alfarero, pues 
refiere a una forma de habitar el territorio, una intimidad con la tierra 
que también se expresa en el hogar como alimento y sustento familiar: 

“Yo creo lo mismo que la alfarería, es sacrificado todo, lo que es 
hacer la huerta, mover la tierra, es sacrificio, la greda igual porque 
uno tiene que andar buscándola, andar al hombro con los sacos si 
no tiene vehículos, o no hay chofer, tenía que acarrear la greda, yo 



44



45

misma tenía que ir para allá a los cerros, al monte, a buscar colo 
blanco, el colo colorado, y para ir yo a buscar el colo blanco, para 
pintar la loza, tengo que ir de pie porque no tengo entrada de vehí-
culo, y cerro a cerro para allá, el colo colorado también, y la greda, 
bueno, hay que ir en vehículo pero tengo que comprar la greda” 

(Maritrini Fuentes C., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca). 

“Pero igual de repente les coopero en la pulidura, en salir a buscar la 
materia prima, la greda, la arena, tenemos que salir, porque acarrear 
los sacos igual es fuerza más bruta. El guano igual hay que salir a 
recolectar, entonces, igual eso tengo que hacerlo yo, bueno, ellas 
también salen a recolectar pero yo soy el que tiene que cargar los 
sacos y todo eso, ese es mi rol, pero igual les coopero en bruñir. Al 
cocer con mi señora porque es muy complicado, se llena de humo 
después, entonces, se tiene que estar metiendo, saliendo, por la 
cosa del humo, piezas grandes igual que no las puede levantar, 
tengo que levantarlas yo, pero piezas más chicas se manejan ellas” 

(Ramón Núñez, 2024. Quinchamalí). 

Entre las adaptaciones que ha experimentado la tradición alfarera res-
pecto a la mapuche, se identifican cambios en el empleo de combustible 
y en el proceso de calentado de las piezas: el uso de excremento vacuno 
para cubrirlas otorga condiciones de temperatura uniformes y mantiene 
el calor durante más tiempo que la leña. De igual modo, según el tipo de 
loza, se utilizarán mecanismos de secado, por ejemplo ganchos cerca del 
fogón, para cuidarlas ​(García Rosselló, 2007)​.  



46

“Mi abuela hacía una olla y mi mamá hacía una olla grande, yo 
la hacía chiquitita, y así, y desde un principio que las hice bien 
hechas, que no tuviera defectos, y así aprendí. Pero como esto es 
muy sacrificado, yo siempre digo con este trabajo uno se quema 
el alma porque los fogones que se hacían antiguamente eran muy 
grandes para cocer la loza para estas piezas grandes que se hacían, 
entonces, mi mamá nunca quiso que yo hiciera grande” 

(Mónica Vielma V., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca). 



47

Resulta pertinente detenerse en la idea de “sacrificio” que mencionan las 
alfareras, sobre todo porque el origen de esta palabra está asociado a “hacer 
sagradas las cosas”2; valga este alcance para recordar el uso ceremonial y 
fúnebre que cimienta la memoria alfarera de la cuenca del Itata. Se dirá 
que este oficio de mujer halla su legitimación en una suerte de “mandato 
divino”, un sustrato religioso ​(Montecinos A., 1986)​ presente en el gesto 
repetitivo de las manos dando forma, bruñendo, haciendo la pinta: 

2  https://etimologias.dechile.net/?sacrificio



48

“Me gusta, me hace feliz, igual he pasado procesos difíciles que, 
por ejemplo, hago 50 platos y me salen 20 buenos, me salían, pero 
lloraba, pero de ahí me enderezaba de nuevo, incluso, mi hijo llegaba, 
mamá, ¿pero no te rindes?, y yo, no me puedo rendir porque esto 
es lo mío, entonces yo ahí lo desarmaba todo, lo volvía a revolver 
y lo volvía a hacer de nuevo y ya no se me quebraba, entonces, ahí 
ya tenía nuevas fuerzas para seguir trabajando, porque es difícil 
trabajar en la alfarería, no es fácil, pero hay que tener ese don y ese 
gusto que haga feliz trabajar… me gusta lo que yo hago, me gusta 
ver la pieza terminada y al cliente contento y que valore mi trabajo” 

(Fabiola Sobarzo C., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca). 

“A pesar de todo, yo le dije a mi esposo, yo voy a dejar de trabajar 
cuando ya mis manos no tengan, no puedan tomar una pieza, o no 
puedan más, cuando ya no puedan hacer eso mis manos, que se 
me caigan, que no pueda más, ahí no trabajo más, o no sé, ni dios 
lo quiera que tanto pisar la greda me dé una infección donde soy 
diabética (…) Y ahí no podré trabajar, pero mientras yo tenga mis 
pies buenos y mis manos pueda mover, mejor dicho, como ama-
sar la greda, lo voy a hacer, no me importa que esté con mi pecho 
jodido, pero a mí me encanta, me encanta la greda” 

(Maritrini Fuentes C., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca). 



49

La identidad de las alfareras de Quinchamalí y Santa Cruz de Cuca se mol-
dea por “ese don y gusto” que acompaña el trabajo cotidiano. Una fuerza 
que se moviliza a través de la atención estable y profunda que genera la 
repetición de un mismo quehacer, en este caso, la elaboración de loza 
guarda una memoria corpórea propia a las prácticas rituales y religiosas ​
(Byung-Chul Han, 2021)​: 

“Es que igual, uno queda. Se dice matrera en lo que es su trabajo 
porque es tanto el sacrificio igual, y cada pieza es única, cada pieza 
que se hace es única porque yo hago con mis manos, no hay molde, 
no hay nada, yo con mis manos tengo la medida, por ser, la paila 
de un porte, la paila de un porte más grande, yo tengo la medida, 
hago el lulo y con mis manos voy midiendo, cuando voy armando 
los casquitos voy sacando lo que sobra, se la tengo que ir sacando” 

(Honorinda Pérez S., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca). 

La preservación del trabajo manual y a fuego directo que sustentan la 
tradición alfarera del Itata da cuenta de valores antiguos que difieren y 
se resisten a las nuevas tecnologías. En este contexto, así como el “co-
chambo” refiere a prácticas coloniales, la expresión de “matrera” proviene 
del tiempo de la España de Miguel de Cervantes3.  Son las manos las que 
cuentan y transmiten esta historia; “no hay molde” pero sí un reperto-
rio que se sostiene en repetir lo recordado generando un pensamiento 
colectivo, un saber localizado​ (Taylor, 2015)​, que aflora cuando se toca 
la greda y  se siente: 

3  En El coloquio de los perros (1613) https://cvc.cervantes.es/foros/leer_asunto1.

asp?vCodigo=38368



50

“Por eso que yo lo estimo mucho, y sigo trabajando aunque esté 
enferma, igual yo trabajo porque me hallaría incapacitada total 
si no hiciera nada, que mi enfermedad avanzaría más, eso pienso, 
pero mientras tenga la greda en las manos, aunque sea una pieza, 
pero está haciendo uno y tiene su mente, su creatividad, puesta 
en la greda, y está trabajando, trabaja el cerebro, todo en una, en-
tonces, se siente como una terapia hacer el trabajo de la alfarería. 
Por eso que uno le gusta porque también es parte de su salud, así 
que yo bien agradecida” 

Teresa Villeuta T., 2024. Alfarera de Quinchamalí. 

“La decisión de continuar con la tradición estuvo siempre en mí, 
o sea, si bien a lo mejor yo lo tomaba como hobby y tenía claro 
que tenía que saber todos los procesos en caso de que yo más ade-
lante no me quisiera dedicar a la alfarería, poder transmitir mis 
conocimientos a otras personas que lo quisieran, y bueno, ya, el 
tema económico, gracias a dios, para mí no es tanto estar metida 
en la greda por tema económico, sino que para mí es una pasión, 
es una terapia” 

Nayadet Núñez R., 2024. Alfarera de Quinchamalí. 



51

“Es como una terapia, para mí una terapia, en el sentido, yo empe-
cé, yo estudiaba y toda la cosa, era como una relajación, puede ser, 
el día de hoy, bueno, mi madre lleva un año y medio, va para los 
dos años que ya se fue. El hecho de trabajar es sentir, es sentirla al 
lado mío por el hecho de que ella fue una artesana no reconocida 
como el día de hoy que soy reconocida, ya sea siendo Tesoro Hu-
mano Vivo, gracias a dios ella pasó a ser [reconocida] un poquito 
antes de irse, no alcanzó a recibir su título, lo tuve que recibir yo, 
para mí es un legado muy lindo que me dejó ella, bueno, y a mis 
hermanas también. Es un arte que se aprende solamente que te 
enseñan los padres y bueno, además de ese arte, me dejó un arte 
muy lindo que es mi familia, porque mi familia es muy grande y 
la unión es lo más lindo” 

(Marcela Muñoz E., 2024. Alfarera de Quinchamalí). 



52



53



54

Llegado a este punto, cuando se siente la greda en las manos, esa “pasión” 
también devela un sentimiento que trasciende, en el que todo se une y 
se vuelve un canal de transmisión y presencia. Están las que se fueron y 
las que vendrán, por lo mismo el sentido de pertenencia, el legado de las 
alfareras de Quinchamalí y Santa Cruz de Cuca refiere a una forma parti-
cular de habitar el territorio: 

“La tradición empezó por mi abuela María Manuela se llamaba, 
Osorio Osorio, la mamá de ella no me recuerdo el nombre, y ella 
fue de la idea de hacerle una manda a la Virgen del Carmen, en esos 
años, donde si aprendía a hacer loza, como a los siete años más o 
menos, ella se iba a vestir del Carmen, café, para toda la vida, y así 
creo que lo hizo mi bisabuela y aprendió a hacer loza” 

(Mónica Vielma V., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca). 



55

“Como te decía, estos son patrones que tú sigues, tú aprendes de tus 
viejos, entonces, si ellos lo hacían, tú tienes que seguir haciéndolo 
porque si tú te saltas etapas, pasa lo que de repente ha sucedido, 
que se te quiebra, y es por netamente ser porfiado, por cambiar 
algunas técnicas. De hecho cuando tú vas a buscar la greda tiene 
que ser en un cierto tiempo, que tiene que ser en menguante, no 
en creciente, para secarla, para prepararla, es todo un patrón que 
tú sigues desde atrás y que no puedes cambiar, entonces, ¿por qué 
pruebo la greda?, porque mi abuela lo hacía y sentía la textura. 
Uno cuando es pequeño se ríe, mira que está comiendo tierra, tú 
vas con la abuela, porque ella siempre tomaba, la ponía en la boca 
y decía, sí, está buena, y [mi] madre igual lo hace, y es algo que tú 
sigues haciendo. No es algo que te lo enseñen en la universidad, no 
es algo que tú vas aprender, que está en un libro, no, son patrones 
que tú vas siguiendo porque lo viste en tus viejos” 

(Marcela Rodríguez R., 2024. Alfarera de Quinchamalí). 

Para la continuidad de la práctica alfarera es importante considerar que 
su tradición se debe no sólo a la elaboración de las piezas, el cumplir con 
las etapas del proceso, sino también a la vinculación con el entorno na-
tural y la legitimidad de la vida cultural campesina; en este caso, hábitos 
y costumbres propias a la forma en que se habita la cuenca del Itata. Las 
medidas para preservar y valorar la alfarería en Quinchamalí y Santa Cruz 
de Cuca deben enfocarse en la trascendencia del contacto de las manos 
con la greda, en el «cuidado» de las manos que trabajan la greda.



56



57



58



59



60



61



62

PERSONAS RECONOCIDAS
Laura Carrasco Figueroa

Rita Mónica Rodriguez Fuentealba

Flor Dalia González Vielma

Amjibda del Carmen Smith Vielma

Honorinda del Rosario Pérez Smith

Yolanda del Carmen Villeuta Troncoso

Teresa Angélica Villeuta Troncoso

Berta del Carmen Jara Durán

María Estela Valenzuela Valenzuela

Alicia del Rosario Mariangel Palacios

María Elisa González Villanueva

Israela del Carmen Caro Romero

Gloria Angélica del Carmen Carrera Mariqueo

Grimilda Aurora Sandoval Valenzuela

María del Rosario Esparza Rodríguez



63

María Alicia Espinoza Guzmán

Marcela del Carmen Muñoz Esparza

Regina Luz Pino Lavado

Niria Iris Lagos Salazar

Olivia del Carmen Osorio Albornoz

María del Rosario Gallegos Fuentealba

Margarita Ester Jara Durán

Eugenia del Carmen Sepúlveda Valenzuela

Edelmira Berta Andrea Montti Figueroa

Armando José Jara Caro

Humbertina del Carmen Romero Caro

Nancy Ivonne Mariangel Palacios

Gastón Gregorio Montti Ortíz

Flor Villeuta Mariangel

Alicia Judith Osorio Arias

José Daniel Villeuta Troncoso

Doris Del Carmen Mercado Fuentes



64

María Isabel González Vielma

Fabiola Orfelina Sobarzo Carrizo

Mari  Trini Fuentes Carrizo

Nayadeth Nicol Núñez Rodríguez 

María Teresa Merino Figueroa

Cinthia Irene García Cisternas

Elizabeth Jaqueline Castro Carrasco

Marcela Aurelia Rodríguez Romero

Marcela Jacqueline Bobadilla Aguilera

María Luisa Ortega Sandoval

Julia Mireya Pérez Barra

Rosa Elvira Antihueno Caro

Sandra Marioly Osorio Antihueno

María Eugenia Mariangel Gatica

Teresa Silvana Figueroa Figueroa

Luis Florentino Henríquez González

María Mónica Vielma Vielma



65

GLOSARIO 
Cochambo: También conocido como conchabo. Refiere a una práctica de eco-
nomía campesina no monetaria en la que se intercambian bienes y servicios 
en función a un trato consensuado entre las partes.  

Colo: Tierra de color rojo o blanco que se extrae de los cerros de Santa Cruz 
de Cuca y se diluye en agua: el colo rojo se aplica cubriendo toda la pieza para 
luego realizar un buen pulido previo a la etapa de cocción. El blanco, posterior 
a la cocción, se utiliza para 	 resaltar las pintas que decoran las piezas. 

Cuenca: Término geográfico referido a un territorio cuyas aguas fluyen todas 
hacia un mismo río, lago o mar. 

Pinta: Etapa del proceso de elaboración alfarera, previo a la quema de las pie-
zas, en la que utilizando clavos o una aguja de victrola se hacen incisiones en 
la superficie de las 	obras. Generalmente se dibujan flores de cerezo o espigas 
de trigo. 

Pueblos de Indios: Denominación para los asentamientos de población indí-
gena bajo el ordenamiento colonial entre los siglos XVI  y XVIII.



66

REFERENCIAS
	 Bahamonde Zamorano, M. (2020). Quinchamalí: un centro de pro-
ducción ceramista con abolengo ancestral en el sur de Chile. Bajo la Lupa, 
Subdirección de Investigación, Servicio Nacional del Patrimonio Cultural, 
https://www.mhnconcepcion.gob.cl/sitio/Contenido/Objeto-de-Coleccion-Di-
gital/98355:Quinchamali-un-centro-de-produccion-ceramista-con-abolen-
go-ancestral-en-el-sur-de-Chile  

​	 Byung-Chul Han. (2021). La desaparición de los rituales.  
Barcelona: Herder. 

​	 Campaña Gibson, G. (2018). La cerámica de Quinchamalí como 
patrimonio cultural nacional. Dimensiones materiales e inmateriales de una 
tradición alfarera. Persona y Sociedad, 140-162. https://doi.org/10.53689/pys.
v32i1.134   

​	 Canales, A., & Canales, M. (2013). De la metropolización a las agró-
polis. El nuevo poblamiento urbano en el Chile actual. Polis, 31 - 56. http://
dx.doi.org/10.4067/S0718-65682013000100003  

​	 Canales, M., & Hernández, M. (2011). Del fundo al mundo. Cachapoal, 
un caso de globalización agropolitana. Espacio Abierto. Cuaderno Venezolano 
de Sociología, 579 - 605. https://produccioncientificaluz.org/index.php/espa-
cio/article/view/1595  

​	 Cartes Montory, A. (2020). Ñuble, de Provinca a Región. La identidad 
geocultural como clave del desarrollo regional. Revista de Historia y Geografía, 
201-237. 10.29344/07194145.43.2627 



67

​	 Escobar Inostroza, A. (2016). Capitalismo y economía de mercado 
en los procesos de producción y comercialización de la alfarería en las loca-
lidades de Quinchamalí y Santa Cruz de Cuca. Concepción [Tesis, Programa 
Magister en Arte y Patrimonio, Facultad de Humanidades y Arte. Universidad 
de Concepción] http://repositorio.udec.cl/jspui/handle/11594/2103  

​	 García Rosselló, J. (2007). La Producción Cerámica Mapuche.  
Perspectiva Histórica, Arqueológica y Etnográfica. VI Congreso Chileno de 
Antropología (págs. 1932-1946). Colegio de Antropólogos de Chile A. G, Val-
divia https://www.academica.org/vi.congreso.chileno.de.antropologia/183   

​	 Lago, T. (1958). La cuestión del arte campesino. Revista de Arte.  
Facultad de Bellas Artes de la Universidad de Chile(11 y 12), 9-14. 

​	 Lago, T. (1971). Arte popular chileno. Santiago: Editorial Universitaria. 

	 Mazzini, G. (1936). Cerámica chilena de Quinchamalí, llamada tam-
bién de Chillán. Revista de Arte, 2(10), 14-17. 

​	 Montecinos A., S. (1986). Quinchamali. Reino de Mujeres.  
Ediciones CEM. 

​	 Reyes Coca, M. A. (2015). Algunos elementos catalizadores del  
poblamiento en el espacio ñublense. Tiempo y Espacio(1), 55-72. https://doi.
org/10.22320/rte.v1i1.1529   

​	 Taylor, D. (2015). El archivo y el repertorio: la memoria cultural per-
formática en las Américas. Santiago: Ediciones Universidad Alberto Hurtado.



ANTIGUOS MÚSICOS
DE BANDAS DE BRONCE DE ARICA

Región de Arica y Parinacota 

Reconocidos por su rol estratégico en el desa-
rrollo de las festividades devocionales de las 
sociedades de Morenos de Paso. Este grupo lo 
componen notables músicos que a lo largo de su 
trayectoria, han forjado y conformado diversas 
bandas de bronces y a muchos músicos, marca-
do la identidad festiva de la región de Arica y 
Parinacota y del norte grande de nuestro país. 

Patrocinador: Daniel Nicolás González Hernández, 
ONG Museo Campesino en Movimiento (MUCAM). 



69



70

ANTIGUOS MÚSICOS DE BANDAS DE BRONCE DE ARICA 

Introducción

La emergencia y consolidación de las bandas de bronce en Arica es conse-
cuente a las transformaciones sociales aparejadas al siglo XX en el territorio 
norte del país. Este proceso involucra la continuidad de las fiestas religiosas 
y prácticas rituales propias a la cultura andina, donde la música y bailes 
expresan la devoción comunitaria a los santos patronos. El impacto de la 
modernización del ejército chileno y la crisis productiva del salitre genera-
ron las condiciones para el surgimiento de los primeros músicos y bandas 
de bronce que acompañan las celebraciones de los pueblos, santuarios y 
fiestas patronales con la impronta tradicional de sus melodías y ritmos. 

Para entender el presente de las bandas de bronce se comparten las experien-
cias y memorias de los once músicos reconocidos como Tesoros Humanos 
Vivos el 2019; se trata de Juan Carlos Henríquez Díaz, Juan Donato Pérez 
Pérez (Q.E.P.D), Zenón Facundo Gutiérrez Baluarte (Q.E.P.D), su hermano 
Alejandro Gutierrez Baluarte, Reinaldo Segundo Santibáñez Escalera, su 
hijo Héctor Manuel Santibañez Varas, Elizardo Eloy Manzanares Mamani, 
Pedro Florencio Bravo Choque, Juan José Tarifa Salles, Ismael Dickinson 
Ojeda Ojeda, y Julio Cesar Clavijo Bastias. La trayectoria de estos músicos 
permite conocer sobre la organización de las agrupaciones, con antelacion 
a la conformación de la banda Los Tigres, así mismo la motivación para 



71

el surgimiento de bandas posteriores como Juventud del Folclore, Los 
Rebeldes, Los Dinos, entre otras.  

No obstante, el relato sobre los antiguos músicos de bandas de bronce parte 
con el reconocimiento de las Sociedades Morenos de Paso María de Cárcamo, 
Manuela de Marconi y Corazón de María1, junto a las cuales participan en la 
Fiesta de la Virgen del Rosario de las Peñas, en la quebrada de Livilcar. La 
música y bailes son parte de las expresiones asociadas a la celebración de 
los ritos sagrados y comunitarios de las fiestas andinas, prácticas cultu-
rales y religiosas que emergen en las antiguas cofradías: 

 “Estas instituciones cumplían un papel fundamental en la sociedad co-
lonial, estableciendo un sólido entramado de relaciones sociales y econó-
micas interpersonales y grupales en las que se incorporaban indígenas, 
mestizos y negros con el fin común de promover el culto y celebración de 
la fiesta al santo patrono”​ (Díaz, A., Daponte, F., Corvacho, O., Arias, C., 
& Yampara, D., 2017, pág. 7)​. 

La figura de los santos patronos será el motor de la transformación de los 
sistemas sociales y culturales que, desde el siglo XVI, afectará a la población 
indígena y afrodescendiente, principalmente, en lo referido a sus creencias 
y prácticas; lo anterior porque la figura del santo permitió la coexisten-
cia de una diversidad de interpretaciones en torno a la imagen religiosa, 
no sólo provenientes de una eventual resistencia cultural indígena sino 

1  Reconocidas el 2017 como Tesoros Humanos Vivos.



72

también por la impronta festiva-popular europea, ambas expresiones di-
símiles a la sobriedad eclesiástica. En este sentido, las cofradías sirvieron 
para escenificar la ritualidad católica al interior de las comarcas andinas, 
lo cual será entendido como un fenómeno sociorreligioso emergente ​(Díaz 
Araya, Galdames Rosas, & Muñoz Henríquez, 2012)​. 

Las cofradías permitieron la integración de la población indígena y de 
esclavos negros en las actividades litúrgicas, funcionando también como 
medio para el disciplinamiento moral y religioso en el marco de la estructura 
colonial y de estamentos. En el fondo, estas instituciones fueron inter-
mediarias entre la Corona o el Estado, la Iglesia y la Comunidad; durante 
el siglo XIX su estructura se debilitará como consecuencia de los cambios 
aparejados a la época republicana en Perú ​(Díaz Araya, Martínez, & Ponce, 
2014)​. Luego, el contexto de pos Guerra del Pacífico y conflicto diplomático 
por la soberanía de Arica y Tacna, también traerá consecuencias para la 
población andina, y en particular, respecto a los bailes y cultos religiosos:  

“Los bailes que asistían a las celebraciones de los santuarios de Timalcha-
ca o Las Peñas comenzaron a adquirir y ejecutar durante la festividad los 
requerimientos que las autoridades chilenas hicieron durante el llamado 
período de chilenización. Esto explicaría de cierta forma la manera en cómo 
son apropiados ritos cívicos como la entonación de marchas prusianas, 
la interpretación del himno nacional y el saludo a las autoridades para 
la continuidad de tradiciones, además de ser una forma para legitimar la 
realización de las danzas y la celebración en pueblos y santuarios” ​(Díaz, 
A., Daponte, F., Corvacho, O., Arias, C., & Yampara, D., 2017, pág. 18)​. 



73



74

El período de chilenización es fundamental para comprender el surgimiento 
de las bandas de bronce, pues, la instalación de la cultura militar prusiana 
–como una medida de modernización del ejército chileno– en las comu-
nidades andinas generará una reconfiguración en la musicalización de las 
fiestas religiosas. Así como existió una cierta homología estructural entre 
las prácticas del Tawantinsuyo y la ritualidad católica que posibilitó –con 
claras restricciones– la mantención de ciertas ceremonias prehispánicas, 
como el taki​ (Díaz Araya, Galdames Rosas, & Muñoz Henríquez, 2012)​, en 
los albores del siglo XX, el proceso de militarización y reclutamiento de 
población andina no generó inconvenientes en la estructura interna de las 
cofradías, teniendo vigencia también en la población pampina: 

“Pero redimiendo y educando “al pueblo” es como la religión se insertó en 
estos centros pampinos. La conformación de cofradías en las oficinas sali-
treras hizo que a través del canto y la danza la gente buscara la redención. 
Según expone González (2006), ‘no habría contradicción, en el mundo 
personal del pampino, entre estos distintos aspectos de su vida: el alma 
se educaba en el teatro y en la filarmónica, la conciencia en el partido po-
lítico, (y) el cuerpo en La Tirana”​ (Daponte Araya, Díaz Araya, & Cortés 
Aliaga, 2020, pág. 102)​. 

El proceso de integración de población andina en las filas del ejército per-
mitió a soldados indígenas con experiencia en la ejecución de aerófonos 
tradicionales andinos –lacas, sikuras, pinkillus, lichiwayus, o tarkas–, 
aprender las técnicas de interpretación de los instrumentos de metal, así 
mismo, la instrucción en lectura musical de partituras ​(Díaz Araya, 2009)​
. Estos “sopladores” participarán en actos cívicos entonando marchas 



75

prusianas, y en concordancia a sus tradiciones e intereses comunes, llevarán 
los sonidos metálicos a las ceremonias religiosas de sus pueblos​ (Daponte 
Araya, Díaz Araya, & Cortés Aliaga, 2020)​, siendo la figura de los alférez 
muy relevante para la integración de los bronces en las fiestas andinas. Sin 
su legitimación las bandas hubiesen quedado relegadas sólo a eventos cí-
vicos ​(Díaz, A., Daponte, F., Corvacho, O., Arias, C., & Yampara, D., 2017)​: 

“Los músicos de las bandas de bronce incorporaron a sus prácticas culturales 
comunitarias nuevas expresiones musicales, como marchas o pasacalles, 
para acompañar procesiones, himnos marciales y religiosos en honor a 
los santos patronos, fanfarrias (dianas en la versión local), para destacar 
ciertos momentos rituales o festivos, y adaptación de melodías y ritmos 
tradicionales (como huaynos) a la interpretación con instrumentos de 
bronce, para amenizar las celebraciones en la casa del alférez o en el para-
bién (local)”​ (Díaz Araya, 2009, pág. 384)​. 

La crisis económica de 1929 generó en Chile una compleja situación social 
y laboral ​(Said Barahona & Díaz Araya, 2011)​ que afectó profundamente la 
institución castrense al punto que en 1932 se anunció el cese de las ban-
das militares, contexto que llevó a sus músicos a buscar oportunidades 
de trabajo en las filarmónicas de las oficinas salitreras. De igual modo, la 
conformación de brigadas scout como la General Bulnes N°10 de la Salitrera 
Humberstone también posibilitó la emergencia de bandas instrumentales 
y con ello, el aprendizaje y formación de nuevos músicos​ (Daponte Araya, 
Díaz Araya, & Cortés Aliaga, 2020)​. 



76



77

Hasta cuando iba a pastorear corderos iba tocando 

A mediados del siglo XX, el escenario en el que se forman los nuevos 
músicos entrelaza la infancia en el desierto con el gusto por la música:  

“Yo más que nada soy pampino, le llamamos así a los que trabajaron 
en la salitrera, a los que vivimos en la salitrera. Yo me crié ahí, nací 
ahí, había un campamento en esos años cerca de Pozo Almonte que 
se llamaba Cala Cala, ya no existe, no queda nada, ahí nací. Pero 
me crié en Humberstone, ahí había una brigada de boy scout, ahí 
pertenecíamos todos porque era la única entretención que había, 
y ahí hicieron una banda. Había un maestro y formó una banda 
de bronce, entonces, me enseñó, primero como en el año 47 a los 
primeros músicos, los que salieron de ahí, después de ellos salimos 
nosotros, fuimos la segunda generación, del 50 y tanto, la segunda 
banda que se formó. Pero nosotros éramos dos, yo y el Juan Henrí-
quez, como le digo, tocábamos con los viejos […] Yo empecé tocando 
barítono, después empecé con un trombón, actualmente toco un 
bajo… y ahí me he mantenido por años. Entonces mi trayectoria 
después, estuve en el ejército 7, 8 años, tocando como músico y me 
retiré también, empecé a trabajar en los circos” 

(Reinaldo Santibáñez, 2024). 



78

Para los músicos de bronce más antiguos, como don Reinaldo Santibáñez 
y Juan Henríquez, ambos integrantes de la primera formación de la banda 
Los Tigres, existe un estrecho vínculo entre el contexto de aprendizaje 
y el arraigo territorial. La figura del maestro estará presente tanto en el 
cotidiano pampino como en el andino, tal como menciona don Elizardo 
Manzanares, quien pertenece a una familia de reconocidos músicos del 
pueblo de Esquiña (sus primos Doro, Rigoberto y Wilo, también integra-
ron Los Tigres): 

“El primer recuerdo, de que yo tenía un padre, que mi viejo, que 
todos mis hermanos, todos eran músicos, y yo era el único que 
estaba quedando de los últimos, ¿y qué iba a hacer solo? Hasta 
cuando iba a pastorear corderos iba tocando, tocando música, así 
era yo, y nunca negué mi tierra, cómo fui criado […]. Y fue que llegó 
un maestro que estaban enseñando música a la gente del pueblo, 
me pegué a la cola y agarré de los primeros, ahí salieron militares, 
salieron de todo, músicos, y yo traté de salirme ya del pueblo, traté 
de venirme para Arica, y veía otras cosas acá en Arica que me podían 
guiar mejor a mí […]. Yo me vine con cuatro mulas, dos burros y 
un caballo […] bajamos por Esquiña, Codpa, por la pampa ya para 
acá […] de la mañana y llegamos como a la una, dos de la tarde, 
con 18 [años], ahí donde Don Andrés […] ahí tenía un tambo, ahí 
alojamos con los animales” 

(Elizardo Manzanares, 2024). 



79



80



81

En la trayectoria de los antiguos músicos se hace presente la necesidad de 
migrar desde los pueblos interiores hacia la ciudad de Arica. Este acon-
tecimiento está supeditado a un contexto de crisis económica debido al 
cierre de la pampa salitrera en el norte y que se tradujo en la fundación 
de “nuevos grupos de danza, rearticulando la modalidad de los bailes 
religiosos, pero en contextos urbanos, respondiendo a la complejidad 
social que el mundo citadino traía consigo”​ (Díaz Araya, Cortés Aliaga, 
Daponte, & Antezana Llanes, 2022, pág. 173)​. El relato de los antiguos 
músicos sobre esta época, sin embargo, expresa el gusto por la música y 
el interés por dar continuidad a las fiestas religiosas: 

“Ahí salí tocando joven, un tío mío me regaló una trompeta y con 
esa empecé a recorrer los pueblos, cabrito, si tenían que pedirle 
permiso a mi taita para sacarme para fuera a tocar, y esa es la his-
toria que tengo, mi taita es el que me daba permiso para salir a la 
calle, joven, no, y la vida mía fue la vida musical. Trabajé harto en 
orquestas, muchos años trabajé en orquestas, después me fui a Las 
Peñas, a La Tirana, a todos los pueblos” 

(Juan Carlos Henríquez, 2024). 



82

“En general, mi papá, bueno, de chiquitito tocaba un clarín, un 
trompeta pequeñita, y como a los doce años empezó a tocar la 
trompeta de su pueblo, de su pueblo Sibaya, en la quebrada del Ta-
rapacá, y obviamente atraído por el tema de los bailes religiosos se 
vino de Tarapacá hasta Arica. Te estoy hablando de los años 50, ya, 
y se dio cuenta que había que conformar una banda y ahí se juntó 
con más músicos, que también eran paisanos, del mismo lugar que 
venía, muchas veces, con las personas de Arica, de pre cordillera, y 
formaron finalmente su banda y con eso recorrió muchos lugares” 

(Juan Pérez Jr., 2024. Hijo del músico Juan Pérez). 

Como menciona el hijo de Juan Pérez, integrante de la primera forma-
ción de Los Tigres, existía una necesidad en los músicos de organizarse en 
bandas para recorrer los pueblos y participar junto a los bailes religiosos. 
Estas instancias también permitieron la formación de nuevos músicos: 

“Cuando tenía aproximadamente doce años yo vivía en Putre, yo 
soy de Putre […] y allá había una bandita, chiquitita, qué sé yo, y ahí 
empezó a gustar la música, hasta que mi abuela que fue mi mamá 
para mí, y mi tío que fue mi papá para mí, los que me compraron 
el instrumento, y empecé ahí, a tocar con los corderos, con los cor-
deros la trompeta, entonces, ahí empezó a gustar hasta que llegué 
[…] como a los quince años llegó una banda de Arica para allá, la 
banda del finaito Juan Pérez, y él me escuchó y me trajo para Arica, 
y ahí empecé a tocar con la banda de Pérez, mucho antes que fuera 
la banda de Los Tigres” 

(Pedro Bravo, 2024). 



83



84

En circunstancias similares, se reconoce la figura del maestro Carlos 
Manuel González Elgueda como formador de los primeros músicos de las 
bandas de bronce, sea el caso de los hermanos Gutiérrez Baluarte, afro-
descendientes del valle de Azapa, quienes aprendieron música ya siendo 
adultos y en el seno de una familia devota de las fiestas de los santuarios 
de Las Peñas y La Tirana: 

“Hay un curso con un maestro que llegó de allá de María Elena, 
don Carlos González Palapa, más conocido como Palapa, y entré al 
curso con mis dos hermanos, éramos tres, mi hermano Zenón, el 
que sigue, mi hermano Lelo, y yo. Hicimos un curso corto y aga-
rramos al final la música, de ahí para adelante empecé a trabajar, 
empecé a salir en las fiestas, en La Tirana, en Las Peñas, a los pue-
blos de interior, y ya no paré, hasta este momento todavía estoy 
tocando […]. Con el saxo empecé, estuve un año, y ya después de 
enseñarnos nos dijo, ya, ahora vamos a hacer una banda y vamos 
a ir con los Gitanos a La Tirana. El primer ensayo andaba corriendo 
al baño a cada rato, me dio una cosa al estómago, o sea, nervios, y 
claro, tocar en un baile así, a sangre, si recién estaba aprendiendo, 
y ahí salimos adelante” 

(Alejandro Gutiérrez, 2024). 



85



86



87

El período de aprendizaje de los músicos de bronce más antiguos es un 
recorrido por la tierra de sus infancias, un lugar que exige desplazarse por 
los pueblos, bailes religiosos, y la pampa, como expresiones de la devoción 
nortina. La fiesta religiosa es parte constitutiva de las trayectorias de los 
antiguos músicos de bronce, el interés por la música expresa un acervo 
comunitario y ritual que se materializa en los gestos de tocar y bailar que 
acompañan las procesiones o marchas: 

 “Y La Tirana, que bueno, yo la conozco por tradición, una fiesta 
religiosa muy antigua, quizá cuántos años tendrá, pero yo por lo 
menos voy desde que nací casi […] Yo soy nacido en la pampa, cerca 
de La Tirana, en la cual yo iba cuatro, cinco veces al año, me iba a 
pie, me iba por la pampa no más, llegaba a ese pueblo y yo creo que 
voy como 80 años, toda la vida he ido para la fiesta, para la fiesta 
me quedo 10, 15, 20 días, hasta un mes me quedaba, que al final 
me fui a vivir para allá […] Y la música me llevó para allá… si yo 
aprendí niño, 10 años tenía y ya estaba tocando, estaba tocando 
y la fiesta más que nada, y tocaba y bailaba también, me gusta el 
baile. En ese tiempo era más chico también, más reducido, a lo que 
es ahora que es inmenso, es como 200 bailes yo creo” 

(Reinaldo Santibáñez, 2024). 



88

La música tuvo su evolución 

En términos musicales, la integración de los instrumentos de bronce en 
las fiestas religiosas nortinas fue un proceso paulatino en el que conflu-
yeron prácticas rituales con la cultura militar. Estos cambios se pueden 
reconocer en el desplazamiento de los instrumentos de origen andino 
(lakas, bombos de cuero) y de bandas de guerra (pitos) por las trompetas 
y contrabajos ​(Daponte Araya, Díaz Araya, & Cortés Aliaga, 2020)​. 

A mediados del siglo XX, los músicos que integran las bandas de bronce 
provienen de escuelas e influencias distintas. No todos fueron formados 
en las filas militares, incluso, varios provienen de la tradición andina, de 
melodías y bailes que se adquieren en las prácticas rituales; en este período 
aún no se generaliza la lectoescritura: 

“Aprendían todos de paila, no tenían maestro, sabían lo que to-
caban así no más. Yo no po, yo tuve escuela, tuve escuela, aprendí 
con buenos músicos […]. Sí, tuve maestro” 

(Juan Carlos Henríquez, 2024). 

La impronta autodidacta que releva el aprendizaje “de paila”, también 
guarda relación con la participación en ceremonias y actos sagrados. Este 
contacto con la tradición andina es fundamental para situar las trayec-
torias de las bandas de bronce y su presente; lo anterior, porque la lecto-
escritura propiciará “la transformación musical ritual desde la tradición 
oral a la escrita, posibilitando la circulación de un repertorio con formas 
definidas que dio paso a nuevos géneros musicales que se denominaron 



89

ritmos”​ (Díaz Araya, Cortés Aliaga, Daponte, & Antezana Llanes, 2022, 
pág. 173)​. Este fenómeno cultural irá en estrecha relación con las nuevas 
generaciones de músicos: 

“Los grupos de las bandas antiguas eran casi todos los veteranos, 
eran jubilados del ejército, del interior, ya no me acuerdo mucho 
de los nombres, pero tenían sus instrumentos antiguos, no como 
ahora, pero igual ellos tocaban los bailes, eran buenos músicos 
porque eran del ejército, pero todo eso fue cambiando. A medida 
que fue pasando el tiempo fue aprendiendo gente nueva, se fue 
aprendiendo nuevas cosas” 

(Alejandro Gutiérrez, 2024).  

Las bandas de bronce fueron consolidándose como parte de la reconfigu-
ración que trajo la ciudad en las prácticas rituales que dan vida a las fiestas 
religiosas. Así mismo, la organización de los músicos estuvo a cargo de los 
integrantes con mayor experiencia tocando y siendo parte de las ceremo-
nias y protocolos de  pueblos y santuarios; la figura de estos líderes dio 
paso al reconocimiento de las primeras bandas, como la banda de Pérez: 

“Mira, antiguamente las bandas, habían dos, dos grupos le llamába-
mos, no teníamos nombre como banda tal, entonces, yo tocaba con 
cierto grupo que empezamos a tocar varios, que al final le pusimos 
Los Tigres. Ahí se iniciaron Los Tigres, en el año 67 más o menos. 
También hay varios que están muertos, que están fallecidos, y hay 
otros que, hay algunos que actualmente tienen su propia banda, 





91

el Putreño que le decimos, el Pedro Bravo, él estaba aprendiendo, 
ahora es uno de los jefes, de los capos de acá de Arica, que organiza 
las bandas y todo” 

(Reinaldo Santibáñez, 2024). 

El rol de estos capos mantuvo la estructura original que operaba en los 
pueblos andinos y oficinas salitreras, esta responsabilidad implicó el esta-
blecimiento de contratos con las agrupaciones de bailes, principalmente 
los Morenos de Paso, además de la creación y adaptación de melodías po-
pulares para su uso en las ceremonias y procesiones religiosas. Don  Juan 
Carlos Henríquez es reconocido por adaptar los ritmos provenientes desde 
Bolivia, destacando en la recreación de callaguallas y culliguallas, que de-
butaron en las celebraciones de Las Peñas y La Tirana​ (Díaz Araya, Cortés 
Aliaga, Daponte, & Antezana Llanes, 2022)​. En este contexto, la emer-
gencia de Los Tigres propició el surgimiento de nuevas bandas de bronce: 

“Trabajé en la banda Los Tigres en el 85, hasta finales del 89, y ahí 
empezaron a haber dificultades por el compromiso de que a mí me 
habían dado la oportunidad de hacer los contratos, todas esas cosas, 
y a muchos no les pareció bien […] En una reunión nos salimos, a todo 
esto íbamos a Las Peñas y allá se había conversado con algunos de 
que hiciéramos una  banda de los jóvenes, nos juntamos el primer, 
el 2 de enero, nos juntamos a empezar la banda a la cual le íbamos a 
poner Juventud Los Tigres, y después sucedió que se enteraron Los 
Tigres… entonces, fuimos al otro día, ya cada uno con un nombre, 
y le pusimos Juventud del Folclor, porque como hacíamos folclor y 



92

esas cosas, así que empezamos con los fundadores, pucha, los voy a 
nombrar, en el bajo el Cheleri que es conocido, el Moncho, Guerra, 
el Panda; después en la trompeta está el Keño, el Pilsen, estaba yo, 
el Richard Rodríguez, en ese tiempo los fundadores” 

(Pedro Bravo, 2024). 

La trayectoria de la banda Los Tigres permite dimensionar el rol que tu-
vieron estas organizaciones musicales en la formación de nuevas gene-
raciones de músicos, a la manera de un semillero que también posibilitó 
el surgimiento de nuevos liderazgos y, con el tiempo, nuevas bandas que 
no sólo guardan en sus nombres la identidad del grupo, como el caso de 
Juventud del Folclor, sino también reflejan los cambios de época: 

“En cierta parte los mismos viejos antiguos le enseñaron a los jóve-
nes las tradiciones, saber cómo comportarse, todo lo demás, pero 
la juventud va cambiando, dentro del tiempo va cambiando, ya 
tienen sus formas de crear, sus formas de tocar, de vestirse ellos, 
entonces, cuando ya había gente adulta, gente joven, como que 
se hacían dos lotes, la gente adulta se iba para un lado y la joven 
para otro lado” 

(Julio Clavijo, 2024). 



93



94



95

“Hablar de Los Tigres, yo creo que todos podemos hablar de Los 
Tigres, porque todos pasaron por los Tigres, son pocos los músicos 
que no hayan pasado, y estar a cargo de la banda es una responsa-
bilidad muy grande. Yo la tomé hace muchos años atrás y por ca-
sualidad me tocó a mí hacerme cargo de la parte musical y después 
con el tiempo hacerme dueño prácticamente de la banda, porque 
para que esto siguiera hay que tomar decisiones, en la parte eco-
nómica, en la parte organizativa, y la parte de difundir lo que tú 
vas a hacer, o sea, pelear los contratos, jugártela, el sacrificio de ir y 
estar en los pueblos, dejar bien puesto el nombre […] Por Los Tigres 
han pasado muchas generaciones, si hablamos de generaciones yo 
creo que estamos en la décima, duodécima […] Anteriormente yo 
conversaba con el Beto Manzanares […] y él me contaba que Los 
Tigres no eran del 82, Los Tigres son unos 20, 25 años antes, que 
Los Tigres antes no tenían nombre, antiguamente se llamaba la 
banda del Juan Pérez, la de Manzanares, varios nombres, hasta 
los de Castro se llamaban” 

(Juan Tarifa, 2024). 



96

Desde la formación de las primeras bandas de bronce, y bajo el alero de 
la trayectoria de Los Tigres, se puede reconocer una dinámica interge-
neracional de aprendizajes, que tiene que ver con la transmisión de las 
tradiciones y comportamientos en las prácticas rituales, y también con 
la integración de elementos propios a los nuevos tiempos: 

“Antiguamente la música era más simplificada, no habían los, no 
estaban, no se daba para estudiar música realmente, era más difícil 
irse a un instituto, a un conservatorio, estudiar música en sí no, 
entonces, el músico era autodidacta más que nada, autodidacta y 
aprendía sus cositas y ejecutaba lo que sabía, la música en sí. Los  
compases en salto, por ejemplo, eran ocho compases en salto, ocho 
compases los bajos, los barítonos, ocho, así, muy corto […] Y como 
le decía recién, la música ya no es la escritura de antes, como la 
música, todo evoluciona, la música tuvo su evolución, se aprendió 
más, se aprendieron otros acordes, se van metiendo otras cositas 
que antes uno no hacía por desconocimiento o porque realmente 
no lo sabía, hoy día sí se practica y se hace” 

(Héctor Santibáñez, 2024). 



97



98

El primer sentimiento que yo siento 

La evolución musical de la fiesta nortina –durante el siglo XX– parte con 
la integración de estilos militares interpretando marchas e himnos, así 
como ritmos andinos como huaynos y cacharpayas, música por comparsa 
de lakitas y marchas bolivianas que serán la base de las diabladas chile-
nas. Con el tiempo el repertorio musical integrará ritmos populares que 
se entrecruzarán con los religiosos, destacando las cumbias y boleros, 
entre otros​ (Daponte Araya, Díaz Araya, & Cortés Aliaga, 2020)​. La inte-
gración de la música popular permitió que las bandas se modernizaran 
para obtener nuevos contratos​ (Díaz Araya, Cortés Aliaga, Daponte, & 
Antezana Llanes, 2022)​: 

“Entonces, ahí empezamos a salir, a ensayar, a ensayar, como es-
tábamos todos motivados, todos jóvenes, tenía más o menos 24, 
25 años, y todos motivados, casi de la misma edad, empezamos a 
viajar con contratos para Iquique, el Festival de San Bernardo, en 
Santiago, empezamos a salir bastante para el Perú, Tacna, pucha, 
nos fue bien en ese año, como tres, cuatro, cinco años, estuvimos a 
flote y luego volvimos a la normalidad. Ya entonces, en ese tiempo 
las bandas que habían acá, estaban Los Tigres, Los Ases del Folclor, 
que eran Sonido 88, que después pasó a ser Los Ases, después ya no 
habían más bandas, ahora han salido caleta de bandas” 

(Pedro Bravo, 2024). 



99



100



101

De la mano con los nuevos contratos, también, se fueron integrando 
nuevos formatos de presentación acorde al contexto citadino; dinámicas 
y eventos diferentes a la atmósfera de las fiestas patronales o de santua-
rios. Los festivales folclóricos y tambos serán los espacios en los que se 
ampliarán los repertorios musicales: 

“A mi papá le tocaba tocar porque no había muchas bandas en ese 
entonces, tenían que tocar no solamente en los pueblos para el 
interior, no solamente en las fiestas religiosas, sino también para 
amenizar, y una cosa increíble, un recuerdo muy lindo que tengo 
de él, que fue ya más grande, más adolescente, lo vi tocar ameni-
zando y era buenísimo. Mi viejo era bastante bueno como músico, 
me acuerdo que se juntaron con otro amigo que hacía batería, él 
trompeta, y un bajo, y armaban cumbias, y muchas veces en esas 
cumbias le tocaba hacer el solo, improvisar, y eso me sorprendió 
muchísimo” 

(Juan Pérez Jr., 2024. Hijo del músico Juan Pérez). 

“Se tocaban cumbias, valses, boleros, lo que se toca ahora igual 
pero más nuevo, para allá para los pueblos se tocaba otra cosa, 
puro folclor, folclor boliviano, puras cosas así, no era como tocar 
la orquesta, que era otra cosa” 

(Juan Carlos Henríquez, 2024). 



102

El circuito de presentaciones en contexto citadino, sin embargo, dista de 
lo que acontece en los pueblos y santuarios, lugares donde prevalece un 
calendario festivo en el que confluyen -y también yuxtaponen- valores 
y prácticas rituales prehispánicas, consecuentes a los tiempos del ciclo 
agrario y respeto a las deidades fundantes, con la estructura instalada por 
las cofradías que establecen un orden en función de los ciclos litúrgico y 
santoral, propios a la fe católica.​ (Díaz Araya, Galdames Rosas, & Muñoz 
Henríquez, 2012)​. Los contextos festivos en pueblos y santuarios, por 
ende, guardarán ciertas diferencias tanto en lo que refiere al repertorio 
musical como a los protocolos: 

“En el santuario generalmente ejecutamos la música, un 80% mú-
sica propia de nosotros, a diferencia que en un pueblo nosotros 
siempre vamos a mantener una línea de costumbres, hay temas, 
hay repertorios que solo se tocan en pueblo, diferentes pueblos, 
en todos los pueblos, que si tú, qué me atrae más, yo te diría que 
es pueblo, porque siempre se aprende algo nuevo […] Pueblos que 
de repente hemos ido por 20 años, y de repente salta algo nuevo 
que se hacía y se dejó de hacer, o muchas veces nosotros estamos 
rescatando esa parte, o sea, llegamos a un pueblo y, oye, vamos de 
frente a la iglesia […] no po’, hay que hacer la llegada primero, acá es 
la entrada, por acá no por allá […] muchas veces los alférez toman 
la fiesta y no saben, y los encargados de llevar esa, esa, de liderar 
la fiesta en cuanto a costumbres somos los músicos, pero para eso 
hay que saber, hay que saber, ya ha pasado eso, no todos podemos 
decir que tienen la misma cualidad”

(Juan Tarifa, 2024). 



103



104

“Las pawas se hacían en las fiestas no más, este pueblo estaba de 
cumpleaños, así, y uno dice cumpleaños porque celebraban la fiesta 
completa [patronal]. Había de todo, copete, de todo, y cuando uno 
llegaba al pueblo, fogata, la coca, y ahí repartían eso, el cocoroco 
que le decían… según el pueblo a veces tocaba pura banda, tocaba 
cumbia, de todo, en el interior uno toca puras cumbias no más, 
bailables, para que todo el pueblo baile, no eran bailes religiosos 
[de santuario], ahí era pura gente que iba a bailar y a tomar en esos 
años. En todos los pueblos hacen esa costumbre […] y en el Calvario 
ponen el carbón, la coca, y rezan, el que le pega reza… así cuando 
la fiesta llega al pueblo” 

(Juan Carlos Henríquez, 2024). 

La organización de las bandas de bronce para asistir a las fiestas de pueblos 
y santuarios implica tratamientos distintos, pues, los contratos para las 
primeras se establecen con alférez, mientras que en las segundas, como 
la celebración de Las Peñas o La Tirana, el acuerdo se realiza con los con-
juntos de baile, lo cual implica ensayos: 

“[…] por ejemplo, acá, ya está terminando Carnaval y estai pensan-
do en Candelaria, 2 de febrero, ya estai buscando contrato, que te 
llaman a ensayo, algún baile, ya estai metido, pero casi siempre se 
hace en estas fechas, casi siempre enero, febrero, el puro Carnaval, 
ya como que se corta la fiesta, después viene Candelaria, marzo ya 
empiezan con los bailes, empieza carnaval para el interior… y ya 
queda la cagá para arriba, empiezan a salir todos” 

(Julio Clavijo, 2024). 



105



106

“El asunto es que mejor, o sea, yo veo la oportunidad de ir a los 
pueblos mejor porque resulta que para La Tirana, o sea, para Las 
Peñas, hay que hacer ensayos, octavas, subidas al altar, y eso, choca-
mos con los compromisos que tenemos para interior, me entiende. 
Para Las Peñas se hace todo eso, las octavas, todo eso, y si vamos 
para los pueblos no se hace eso sino que se ensaya como banda un 
repertorio y se va a tocar los cuatro días que, depende de los días 
que nos contraten, y es para mí mejor porque me evito esos ensayos, 
que te consume los tiempos de los contratos que puedas tener”

 (Pedro Bravo, 2024). 

La relación contractual que establecen las bandas de bronce con alférez y 
bailes, considerando la evolución musical de los repertorios, escenarios, 
y cambios de época, expresa la modernización de las prácticas rituales 
nortinas. La participación en la fiesta genera un contraste entre el acto 
de fe y el trabajo, en respuesta a la calendarización religiosa se evidencia 
la incompatibilidad general que separa lo sagrado de lo profano​ (Byung-
Chul Han, 2021)​: 

 “Yo siempre lo he dicho, hay algunos que van a tocar, a ganar pla-
ta, y piden plata […] Tú vas a hacer una pega, primero que nada es 
una pega. Y después de la pega… y la virgen, el santo, es tu proble-
ma, no de la banda, el que tiene fe solito en el santo, en la virgen, 
como yo, me gusta ir a Las Peñas […] El problema es que se tiene 
harto contrato pero no es para vivir, porque tú te vas una semana 
para arriba, ya, que te gastí tus buenas moneas […] después llegai 



107

y quedai parado una semana, entonces tení que echar mano con 
lo que te queda […] Nosotros nos juntábamos aparte porque noso-
tros trabajábamos, como yo trabajaba particular, yo me hacía el 
tiempo para salir” 

(Julio Clavijo, 2024). 

“El primer sentimiento que yo siento a la fiesta religiosa, principal-
mente la que siento en La Tirana, es agradecimiento, agradecimiento 
a la madre de nosotros, a la madre de Dios, por lo que nos permite 
llegar a sus pies, a venerarla en familia, el encuentro con los amigos 
músicos de otras ciudades porque en La Tirana te encuentras con 
músicos de Arica, de Iquique, de Antofagasta, Tocopilla, músicos 
que también vienen del sur” 

(Ismael Ojeda, 2024). 

 “En lo personal yo mezclo las dos cosas, las dos cosas porque con 
lo que le decía recién, con la fiesta de La Tirana, es bien pagada pero 
para mí, como le decía recién, tenemos como un tema de reunión 
con la familia, digamos, todo lo que hago yo lo gasto allá po, ese 
es como mí, es lo que siempre me inculcaron mis papás, mi papá 
siempre ha sido igual […] En lo personal, porque hay otra gente que 
trabaja por es pagado, si igual tiene un sacrificio, la fiesta de La Ti-
rana igual es sacrificada, el frío, el calor, el día, es muy sacrificado” 

(Héctor Santibáñez, 2024). 



108



109

La tradición de una raza de bronce 

El presente de las bandas de bronce de Arica está inmerso en un escenario 
que reúne a una comunidad de músicos antiguos y jóvenes, maestros y 
aprendices, de los que saben tocar a “pura paila” y los que leen partituras. 
El legado de los antiguos músicos de bronce se preserva pese a los cambios 
de época y evolución musical, sin embargo, es importante el contacto con 
las nuevas generaciones, sobre todo por su vinculación con las tradiciones 
de las fiestas religiosas: 

“Yo de cabro chico  acompañando a mi papá  [Zenón Gutiérrez] a 
reuniones, juntas, de repente se tomaban su cervecita, almorza-
ban, o en la tarde su picantito, y hablaban… no, pucha, te acordai 
cuando estábamos en tal parte, o te acordai cuando estábamos 
en Las Peñas y llegó un cabro, fulano de tal, y se puso a tocar al 
tiro firme, el primer día ya no sonaba nada. Es como esas cosas, el 
típico consejo que se me iba quedando grabado, esas experiencias 
que iban teniendo, no sé po… oye, cuidado, anda a dormir… cuando 
hay que dormir porque, por ejemplo, en Las Peñas todos esos días 
son cortitos, son cuatro días pero son apretados, porque mucho, 
todas las bandas acompañan a bailes, a veces yo he visto que hay 
bandas que acompañan a dos, o bandas que acompañan de cua-
tro, de cinco, y en una fiesta compacta […] entonces los músicos 
qué, descansaban a veces quince minutos y de nuevo, levantarse” 

(Zenón Jr. Gutiérrez, 2024. Hijo de Zenón Gutiérrez). 



110

“Para mí el significado de la fiesta religiosa más importante en mi 
vida familiar es la fiesta de La Tirana, ahí está la tradición de fe 
que inculcaron mis abuelos y posteriormente mi mamá, y ahí ha 
sido de generación en generación. Yo también a través de mis hijos, 
ahora de mi nieto que este sábado a sus cuatro años tocó platillo, 
entonces, se repite este traspaso de generación musical de mi abuelo 
a mí, y yo ahora a mi nieto, y eso me llenó de orgullo. Entonces es 
por lo mismo, porque para mí la música nace de un sentimiento de 
fe, nace desde algo que tú tienes muy profundo en el corazón, no 
solamente algo racional, pensante, sino que tiene que ver mucho 
con lo que vas sintiendo al ejecutar el instrumento” 

(Ismael Ojeda, 2024). 

En este tránsito generacional, desde los antiguos músicos a las nuevas 
generaciones existe un eslabón intermedio, son los músicos de transición 
–que se les llama–, dentro de los cuales destacan los fundadores de la ban-
da de bronce Los Dinos, Julio Clavijo (platillos), Ismael Ojeda (bombo), 
y Héctor Santibáñez (trompeta): 

“La parte de integrarme a Los Dinos […] había muerto mi mamá, 
había fallecido, y nos fuimos a San Miguel, contratamos la micro 
del papá del Héctor Santibáñez, el Reina, y los íbamos, todos, un 
grupo de zampoñeros, a saludar a la tumba de mi mamá […] Le dije, 
Tito hagamos una cosita, quiero tocar en una banda” 

(Julio Clavijo, 2024). 



111



112

“La banda de Los Dinos surge, fue fundada legalmente el 2010, un 3 
de octubre, pero no nace ahí, la banda Los Dinos surge de la historia 
de músicos mayores de edad, por decirlo viejos, con mucho cariño, 
que en su primera instancia fueron integrantes de la banda Los 
Tigres, ya, entonces, maestro Reinaldo Santibáñez, maestro Zenón 
Gutiérrez, maestro Garrido […] Ellos eran contratados por bailes, 
digamos, no numerosos, por la responsabilidad y el compromiso 
que tenían como músicos con el baile religioso y con el surgimiento 
de bandas jóvenes estos músicos empezaron a quedar de lado, no 
eran considerados por las bandas jóvenes” 

(Ismael Ojeda, 2024). 

“Los Dinos cuando empezamos a tocar, cuando formamos la banda 
éramos pura gente adulta, pero los viejitos no querían hacerse cargo, 
yo me hice cargo y empezó a entrar gente nueva, gente joven, porque 
mi hijo era el único joven ahí, era el más lolito, el Titín, entonces 
empezamos a meter cabros […] Pero llega un momento en que los 
cabros se portaron mal, todos nos portamos mal, pero, entonces, 
ahí, tenía que haber una persona, un viejo que les pusiera máquina 
[…] En el fondo, siempre les decía que eso desprestigiaba a la banda, 
entonces, empezamos a chocar con los cabros… pero una vez que 
el Titín retomó la banda, empezó esto con los amigos, y era más 
aceptable, ya, es como que la gente lo acepta ya” 

(Héctor Santibáñez, 2024). 



113



114



115



116

El gesto de integrar a los maestros de Los Tigres en la banda Los Dinos 
da cuenta del respeto y cuidado hacia los más antiguos. Aún así es posi-
ble reconocer problemas respecto a su legado, es decir, sobre lo que no 
debiesen olvidar las nuevas generaciones. No tiene tanto que ver con lo 
conductual, de portarse bien o mal, sino con el ejercicio de memoria y 
el trasfondo de la devoción nortina, aquello que ha perdurado pese a los 
cambios de época y evolución musical: 

“Yo no dejo de interpretar los arreglos antiguos, no los tengo es-
critos, tocamos, todas las bandas tocamos los mismos arreglos, y 
todo lo que hacemos nosotros hoy en día quisiéramos que fuera 
respetado, tocado de la misma forma en cincuenta años más, así 
como nosotros intentamos con los viejos, rescatar, que un día no 
vamos a estar nosotros y que se siga interpretando de la misma for-
ma pero con el mismo respeto, porque nos ha tocado que llegamos 
a pueblo, y de repente nos terciamos con bandas de jóvenes, nue-
vas, pero no están ni ahí, se pierde todo eso, lo único que quieren 
es ya tocar un poco, se olvidan, no hacen las costumbres, algunos 
andan apurados […] De hecho, a todos los muchachos de la banda, 
incluyendo mis hijos, que están en la banda, yo siempre les digo: 
no se olviden de las costumbres” 

(Juan Tarifa, 2024). 



117



118

“Hace poquito hice una pawa en mi casa, challando los instrumen-
tos, bombos nuevos, la ropa nueva que tenemos para el carnaval, 
gorros, esas cosas, pero tampoco invito a toda la gente de la banda 
porque pasa lo siguiente, que algunos no toman consciencia de lo 
que uno hace, se ríen, hacen chacota, entonces, yo invito a la gente 
que, o sea, que se relaciona más porque todo esto hay que hacerlo 
con fe y devoción […] Para algunos esto les parece chistoso, pero no, 
en realidad esto viene de pucha, son ancestrales, de pucha, de los 
viejos antiguos, abuelitos, bisabuelos, desde otra etapa muy anti-
gua que hay en todas estas pawas, las tradiciones que tienen ellos”

(Pedro Bravo, 2024). 

“La diferencia que hay, no, la juventud de ahora ha estudiado en 
escuela, leen bien, han aprendido de música pero los que somos de 
la escuela, de la vieja escuela que le dicen, teníamos otros méto-
dos […] nosotros ensayábamos pero encabezábamos, en el interior 
hay pueblos que no hay luz y tocábamos igual, no vai a estar con 
el papelito, está todo grabado acá [señala su cabeza]… Y estos ni-
ños de ahora difícil que hagan eso, los veo porque me he terciado 
en los pueblos y les han pedido una cosa y han quedado parados, 
ellos con el papelito, sí, ellos han estudiado en la escuela, saben, 
pero tienen que andar con el papelito, y en los pueblos no sirve de 
nada el papel” 

(Alejandro Gutiérrez, 2024). 



119



120

No existen las condiciones para decir los motivos concretos por los cuales 
las nuevas generaciones no se vinculan con las costumbres más antiguas 
–o las ignoran–, sin embargo, la discusión que se vislumbra puede que re-
fiera a los estilos de vida. El habitar de los antiguos en la pampa y pueblos 
de interior difiere de la vida cultural citadina; así mismo, a la diferencia 
entre “pailear” y leer partituras, se debe añadir el acceso y vinculación 
con las nuevas tecnologías –que son parte de la formación profesional 
en música–. Pareciera que la modernización de la fiesta ha generado una 
tendencia a valorar más las habilidades musicales que el repertorio que 
da sentido a las prácticas rituales: 

“Es una realidad, dependen mucho los músicos jóvenes de las 
partituras, de hecho los primeros ensayos que yo fui, me llevó mi 
papá y nunca me voy a olvidar que estaba, yo siempre iba para el 
cementerio… y estaba Putreño [Pedro Bravo], allí canchando con 
un lote pequeño, eran dos trompetas y una percusión, lo vi, y de 
repente mi mamá me dijo, anda para allá po, anda a tocar con tu 
tío Putreño… y le dije, ¿tío, tiene una partitura? […],  No, pailea no 
más. Claro, ahí tuve que empezar a tratar de qué forma y los dedos, 
los sonidos, y aprendí también a pailear, tratar de memorizar, me 
costó, cuesta harto” 

(Zenón Jr. Gutiérrez, 2024). 



121

“Lo que tiene que reconocer la juventud, yo creo que más que nada 
las enseñanzas que les dan los viejos, porque hay viejos que son 
musicazos, pero hay cabros que no son musicazos, están aprendien-
do, entonces, esas enseñanzas tienen que aprender de los viejos, 
la humildad, la humildad de poder tocar tranquilo, no competir 
con el otro de al lado, no, que yo toco mejor que voh, que yo hago 
tercera, que yo hago una arriba, que yo hago… no es competición, 
es armonización, eso es lo que tiene que hacer una banda, primera, 
segunda, y tercera [voces], y así tienen que hacer su música, y que 
suene armonizado, que suene bonito, esa es la enseñanza principal 
que tiene que haber en una banda antes que todo” 

(Julio Clavijo, 2024). 

En consideración al recorrido por la trayectoria de los antiguos músicos de 
bandas de bronce de Arica, la impronta ancestral de la música que acompa-
ña los ritos, fiestas y devoción nortina, exige que las nuevas generaciones 
de músicos se hagan responsables de la herencia cultural: 

“Yo en el pueblo normalmente toco todos los días porque me van 
a buscar los amigos, la gente conocida me dice Santibáñez, ven, 
te armamos una banda, necesitamos a unos músicos para ir a la 
iglesia, para ir al cementerio […] ¿y con quién podí? No po, no hay 
gente allá, no hay gente que puedas decir, ya, vamos a tocar, 6, 8, 
10 músicos, y cómo podemos hacer, bueno, vas a ir al cementerio, a 
la iglesia […] voy solo, voy solo, toco una melodía, toco una alaban-
za, toco un rato, descanso, vuelvo a tocar, esa es mi trayectoria” 

(Reinaldo Santibáñez, 2024). 



122



123

“La tradición de una raza de bronce […] los que tenemos la dicha 
de ser hijos de músicos, yo de mi padre, bueno, yo desde que tengo 
memoria siempre quise tocar, siempre me acostaba en la noche y 
estaba en la pieza mía, y de repente mi papá estaba en los pueblos 
tocando y yo inventaba melodías y todo, y eso también viene porque 
a veces soñaba con tocar con mi papá, y eso de verlo, de haberlo visto 
tocando y también siendo una persona muy querida, muy querida 
por muchos de los músicos, era muy respetado, un gran músico mi 
papá, también, pero humanamente era, como decía él, era legal” 

(Zenón Jr. Gutiérrez, 2024).  



124

GLOSARIO 
Pailear: Expresión que refiere al aprendizaje musical de oreja, guarda 
relación con la formación autodidacta. 

Pawa: Ritual de origen aymara para solicitar permiso y bendición de la 
Pachamama antes de realizar una actividad. 

Taki: Danza de carácter ceremonial que expresa los valores de la 
cosmovisión andina. 

Tambo: Lugar de alojamiento para viajeros. 

Tawantinsuyu: Denominación para referir al imperio Inka, significa  
“las cuatro regiones juntas”. 

​​



125

REFERENCIAS 
​	 Byung-Chul Han. (2021). La desaparición de los rituales.  
Barcelona: Herder. 

​	 Daponte Araya, J. F., Díaz Araya, A., & Cortés Aliaga, N. (2020).  
Mú sicos y  f ies t a en el  sa nt u a r io d e L a Ti r a na (1901-1950).  
Utopía y Praxis Latinoamericana, 100-120. https://doi.org/10.5281/zenodo.4292714 

​	 Díaz Araya, A. (2009). Los Andes de Bronce. Conscripción mi-
litar de comuneros andinos y el surgmiento de las bandas de bronce en 
el norte de Chile. HISTORIA, 371-399. http://dx.doi.org/10.4067/S0717-
71942009000200002 

​	 Díaz Araya, A., Cortés Aliaga, N., Daponte, J., & Antezana Llanes, 
J. (2022). Resonancia de bronces. Organizaciones y maestros de música en 
La Tirana (1970-2000). Resonancias, 26(51), 171-199. 10.7764/res.2022.51.8 

​	 Díaz Araya, A., Galdames Rosas, L., & Muñoz Henríquez, W. 
(2012). Santos patronos en Los Andes. Imagen, simbolo y ritual en las 
fiestas religiosas del mundo andino colonial (siglos XVI - XVII). ALPHA, 
23 - 39.  

​http://dx.doi.org/10.4067/S0718-22012012000200003  



126

​	 Díaz Araya, A., Martínez, P., & Ponce, C. (2014). Cofradías de 
Arica y Tarapacá en los siglos XVIII y XIX. Indígenas andinos, sistema 
de cargos religiosos y festividades. Revista de Indias, LXXIV(260), 101-128.  
https://doi.org/10.3989/revindias.2014.004 

​	 Díaz, A., Daponte, F., Corvacho, O., Arias, C., & Yampara, 
D. (2017). Investigación participativa sobre morenos de paso. Lega-
do afrodescendiente en la devoción popular de la región de Arica y Parinacota.  
Disponible en http://www.sigpa.cl/media/upload/docs/INFORME_FI-
NAL_MORENOS_DE_PASO_ARICA_Y_PARINACOTA_2017.pdf     

​	 Said Barahona, J., & Díaz Araya, A. (2011). Del ruido de 
la euforia al silencio del simulacro. Instrumentalización del car-
naval en el norte de Chile (1929-1939). AISTHESIS(50), 55-72.  
https://dx.doi.org/10.4067/S0718-71812011000200003 ​ 



TESOROS HUMANOS VIVOS
RECONOCIMIENTO 2019

Primera edición, diciembre de 2025
ISBN (digital): 978-956-244-660-0
ISBN (impreso): 978-956-244-659-4

Ministra de las Culturas, las Artes y el Patrimonio
Carolina Arredondo Marzán

Subsecretaria del Patrimonio Cultural
Carolina Pérez Dattari

Directora del Servicio Nacional del Patrimonio Cultural
Nélida Pozo Kudo

Subdirectora (s) Nacional de Patrimonio Cultural Inmaterial
Paula Jaraquemada Rasse



Publicación a cargo de
Ariel Patricio Führer Führer (Serpat)

Textos
Hugo Ignacio Farías Quijada

Edición de textos
Edmundo Bustos Azócar (Serpat)

Fotografía
Susana Villar Salas

Diseño de colección
Estudio Vicencio

Diagramación 
Paula Martínez Lara (Serpat)

www.cultura.gob.cl  
www.patrimoniocultural.gob.cl 
www.patrimonioinmaterial.gob.cl
http://www.sigpa.cl/tesoros-humanos-vivos 

Se autoriza la reproducción parcial citando la 
fuente correspondiente.

Esta impresión se realizó en el mes de 
diciembre del año 2025 en los talleres de  
Feyser en la ciudad de Santiago, Chile.

Se imprimieron 200 ejemplares.



En este volumen presentamos 
a quienes recibieron el reconocimiento 

Tesoros Humanos Vivos el año 2019, 
manifestaciones del patrimonio cultural inmaterial, 

que nos impulsan como Servicio Nacional del 
Patrimonio Cultural a reforzar nuestro compromiso 

con las comunidades hacia su salvaguardia, 
su continuidad en el tiempo y su transmisión  

a futuras generaciones.


