-
<+ *

“y e

TESOROS
* HUMANOS d

’2& VIVOS g‘

— 2013 -

SSSSSS
Ministerio de las
aaaaaaaaaaaaaaaaa
v el Patrimonio

: Gobierno de Chile i




TESOROS
HUMANOS

VIVOS

Gobierno de Chile




PRESENTACION

El reconocimiento Tesoros Humanos Vivos es una distincién publica
otorgada por el Estado de Chile, a través del Ministerio de las Culturas,
las Artes y el Patrimonio, que celebra a aquellas personas, grupos y comu-
nidades portadoras de practicas, expresiones, conocimientos y saberes
que dan vida al Patrimonio Cultural Inmaterial. Se trata de cultoras y
cultores reconocidos por sus pares por los significativos aportes que han
realizado a la salvaguardia y transmisidn de saberes, practicas y oficios
que mantienen viva la memoria y la identidad cultural de las comunida-
des alas que pertenecen.

Inspirado en una propuesta formulada por laUNESCO en 1993, este pro-
grama surge con el propdsito de reconocer y salvaguardar las tradiciones
que conforman el patrimonio cultural inmaterial, junto con valorara sus
comunidades como portadoras esenciales de ese legado. Con el paso del
tiempo, el modelo de Tesoros Humanos Vivos se ha extendido a numerosos
paises, consoliddndose como una herramienta clave para visibilizar y pro-
teger la diversidad cultural en el mundo. Mas alla de las particularidades
identitarias, todos las iniciativas comparten un mismo objetivo: garanti-
zar la transmision y vitalidad de los saberes, expresiones y practicas que
enriquecen la experiencia humanay fortalecen los derechos culturales de
las diversas colectividades que conforman nuestra tierra.

3



En este contexto, esta distincién no es solo una accidn simbdlica o institu-
cional, es también un gesto profundo de puesta en valor social y cultural.
Implica valorar la trayectoria de vida de las y los cultores, la transmisién
intergeneracional de sus saberes y el impacto de sus oficios en la cohesién
comunitaria. Desde su creacidon en 2009, Chile se ha posicionado como un
pais pionero en Latinoamérica en la implementacion de esta distincion,
entregando hastala fecha 24 reconocimientos individuales, 26 colectivos
y dos a grupos de personas cultoras, distribuidos en todas las regiones del
pais, con una importante presencia de representantes de pueblos origi-
narios y del pueblo tribal afrodescendiente chileno.

La presente publicacidn estd dedicada alosTesoros Humanos Vivos reco-
nocidos en 2019, ano en que se distinguid a dos expresiones de notable
relevancia cultural: los Antiguos Musicos de Bandas de Bronce de Arica, y
las Alfareras de Quinchamali y Santa Cruz de Cuca. Ambos casos reflejan
la continuidad de tradiciones arraigadas en sus territorios, donde el arte,
la devocién y la comunidad se entrelazan para dar forma a identidades
locales profundamente significativas.

Los Antiguos Musicos de Bandas de Bronce de Arica, provenientes de
la Regidén de Arica y Parinacota, fueron reconocidos por su papel funda-
mental en las festividades devocionales de las sociedades de Morenos de
Paso. Sus trayectorias permiten reconstruir la historia de un fendmeno
musical que se consolidd durante el siglo XX, vinculado ala continuidad
de las fiestas religiosas andinas y a los procesos de transformacion social
del norte chileno. En su quehacer resuena la memoria de las bandas que



acompanan a las comunidades en celebraciones patronales, procesiones
religiosas y festividades populares.

Los once musicos distinguidos son Juan Carlos Henriquez Diaz, Juan Do-
nato Pérez Pérez (Q.E.P.D.), Zenén Facundo Gutiérrez Baluarte (Q.E.P.D.),
Alejandro Gutiérrez Baluarte, Reinaldo Segundo Santibanez Escalera,
Héctor Manuel Santibanez Varas, Elizardo Eloy Manzanares Mamani,
Pedro Florencio Bravo Choque, Juan José Tarifa Salles, Ismael Dickinson
Ojeda Ojeday Julio César Clavijo Bastias. Ellos representan generaciones
de intérpretes que, desde la pampa hasta los pueblos de la quebrada de
Livilcar, han tejido con sus instrumentos una historia de fe y pertenen-
cia. Su arte estd intimamente ligado a las fiestas religiosas, donde tocar
y bailar son actos de devocién y comunién. En sus manos, la musica se
convierte en un lenguaje que narra la historia del territorio, la migracién
y laresiliencia cultural del norte grande de Chile.

Por su parte, las Alfareras de Quinchamali y Santa Cruz de Cuca, en la

y )
Regién de Nuble, fueron reconocidas por mantener viva una de las arte-
sanfas mas emblematicas del pais, cuya tradicion se remonta a tiempos
prehispanicos. Mediante el trabajo manual con la gredalocal, las alfareras
y los alfareros han preservado las formas, colores y técnicas que identi-
fican a sus comunidades. Su préctica no solo produce objetos utilitarios
y ornamentales, sino que encarna una forma de vida y una relacién pro-
funda con la tierra.

5



Las experiencias de cultoras como Amjibda Smith Vielma, Honorinda
Pérez Smith, Mdnica Vielma Vielma y Marcela Rodriguez Romero, entre
otras, dan cuenta de una continuidad intergeneracional que sostiene la
identidad local. La alfarerfa, practicada mayoritariamente por mujeres,
revelauna historia de resistenciay creatividad: desde los tiempos colonia-
les, cuando la cerdmica pas6 del &mbito ritual al doméstico campesino,
hastala actualidad, en que adquiere reconocimiento artistico. Cada pie-
za es el resultado de un didlogo entre la memoria, el entorno natural y la
mirada femenina que ha modelado la historia de este noble arte popular.

Ambos reconocimientos, en el norte y el sur del pais, ilustran la amplitud
y diversidad del Patrimonio Cultural Inmaterial presente en Chile. En
ellos se reflejan no solo las practicas artisticas, sino también los modos
de vida, los valores y las memorias que sustentan a las comunidades.
Reconocer a estas y estos cultores es una manera de afirmar la vigencia
de sus tradiciones y de fortalecer los lazos que nos unen como sociedad.

Desde el Servicio Nacional del Patrimonio Cultural, reafirmamos nuestra
valoracién alosTesoros Humanos Vivos como una forma de salvaguardar
laidentidad colectiva, en coherencia con los compromisos asumidos por
el Estado de Chile en el marco de la Convencion para la Salvaguardia del
Patrimonio Cultural Inmaterial dela UNESCO, y con las politicas publicas
nacionales que promueven la proteccidn, transmision y fortalecimiento
delas expresiones que conforman el patrimonio vivo del pais. Celebramos
que sean las propias comunidades las que encabecen estos procesos de
reconocimiento, pues ello fortalece las identidades locales y contribuye

6



a visibilizar la rica diversidad cultural. Tesoros Humanos Vivos no solo
reconoce lalabory ellegado de cultoras y cultores, sino que también pro-
mueve la transmisién de saberes tradicionales y locales, fomentando el
respeto por la diversidad cultural y el fortalecimiento de la salvaguardia
de nuestras culturas vivas.

Nélida Pozo Kudo
Directora
Servicio Nacional del Patrimonio Cultural

7



TESOROS
HUMANOS

VIVOS

- 2013 -



ALFARER
DE QUINCHAMALI Y

SANTA CRUZ DE CUCA

x %X
Chillan - Regidn de Nuble

Se otorga esta distincién al grupo de alfareras y alfareros
que, mediante trabajo manual, crean una de las artesanias
mads emblematicas del pais, propia de sulocalidad. Han pre-
servado alo largo del tiempo las técnicas, coloresy formas
tradicionales, sin recurrir a nuevas tecnologias. Este reco-
nocimiento destaca especialmente a las mujeres que han
dedicado, o dedican, suvida ala alfareria en quinchamali
y santa cruz de cuca. Entre ellas, se encuentran jévenes
artesanasy también alfareras de mayor edad, algunas de
las cuales se han retirado de este oficio por decision per-
sonal o razones de salud.

PATROCINADOR: Unidn de Artesanos de Quinchamali,
reconocidas como Tesoros Humanos Vivos en 2014.




‘_"'..IC
L]
ot

o
-



ALFARERAS DE QUINCHAMALI Y SANTA CRUZ DE CUCA

La alfareria guarda estrecharelacién con un modo de habitary comprender
el entorno natural. Para conocer la evolucidn del oficio en los territorios
de Quinchamaliy Santa Cruz de Cuca, su procedenciay presente, se com-
parten las experiencias y memorias de diez artesanas de las 49 personas
reconocidas comoTesoros HumanosVivos el afio 2019; se trata de Amjibda
SmithVielma, suhija Honorinda Pérez Smith, Maritrini Fuentes Carrizo,
MbonicaVielmaVielma, Fabiola Sobarzo Carrizo, Nayadet Nutiez Rodriguez,
sumadre Marcela Rodriguez Romero, Silvana Figueroa Figueroa, Marcela
Munoz Esparza, y Teresa Villeuta Troncoso. El tratamiento de sus relatos
permitird profundizar en la comprension del proceso de elaboracién de
las piezas, laidentidad de las alfareras, lo que sienten y piensan sobre el
trabajo con la greda.

La alfarerfa en Quinchamali y Santa Cruz de Cuca -a 32 kilémetros al su-
reste de Chilldn- mantiene una tradicion manual que proviene de tiempos
prehispanicos y estd en estrecho vinculo con la geografia que caracteriza
la cuenca del rio Itata. Estudios arqueoldgicos afirman que esta relacién
existe desde el ano 30 a.C. y en manos de grupos cazadores recolectores
especializados en cerdmica (Palma Avila, 2016). A partir del 500 d.C al
sur del Itata se producen distintos desarrollos culturales alfareros que
convivieron manteniendo ciertas caracteristicas en comun relacionadas
al estilo de vida y el idioma (Aldunate del Solar, 1993).

11



Se han encontrado vestigios arqueoldgicos al sur del Itata de grupos huma-
nos que, aun compartiendo el territorio y un modo de vida similar, man-
tuvieron elementos propios que permiten hablar de una heterogeneidad
cultural (Palma Avila, 2016). En contraposicidn, desde el sur de Santiago
hasta el Itata, existe un vacio de informacién sobre la produccion alfarera.
Pese a ello, no se desconoce la conexidn entre lo que se ha llamado Chile
central y el territorio sur como tampoco el alcance del idioma compartido
entre el Choapa -region de Coquimbo-y el golfo de Reloncavi -region de
Los Lagos-. Asi, lo relataron las crénicas espaniolas resaltando la fertilidad
de sugeografiay el sinnimero de poblaciones que habitaban el territorio
sur (Aldunate del Solar, 1993).

En 1536, en la confluencia de los rios Itata y Nuble, la fuerza espafiola se
enfrentd por primera vez con el pueblo mapuche en el combate de Reino-
giielen (Cartes Montory, 2020). Luego, durante 1580, se fundara Chillin
con el propdsito de emplazar una ciudad-intervalo para desempenar un
rol estratégico en el territorio comprendido entre los rios Itatay Laja, co-
rrespondiente al habitat de los picunche, pehuenche y mapuche (Reyes
Coca, 2015). En este ambiente belicoso, durante el siglo XVI, el proceso
de conquistay colonizacién espaniola modific6 la trayectoria de la préctica
alfarera del Itata. La instalacién del sistema de encomienda permeé enla
poblacidn nativa que habitaba al norte del Biob{o desvinculandola de su
lugar de origen bajo una dindmica de aculturaciéon y sometimiento que
se ejercio, en ocasiones, mediante la concentraciéon en pueblos de indios
(Garcia Rosselld, 2007).

12



En este contexto, Quinchamali es reconocido como uno de los lugares
colonizados mds antiguos de Chile (Bahamonde Zamorano, 2020; Lago,
1958), afirmacidn que mantiene un correlato con la construccién de fuertes
espanoles en la zona. Sin embargo, no se puede aseverar la procedencia
dela poblacion indigena que habitard este territorio. Existen anteceden-
tes sobre un pequeno fuerte durante el perfiodo de la conquista frente a
las tierras del cacique Quinel. Asf mismo, previa a la conformacién de
pueblos de indios se reconoce la presencia de rancherios en estas tierras
(Cartes Montory, 2020). De todos modos, con la construccién del fuerte de
Quinchamali, en 1662, a 3 kilémetros de la confluencia del Itatay Nuble,
comienza hablarse de un grupo de artesanos en greda en una tierra muy
fértil y feraz (Reyes Coca, 2015).

“Quinchamali emerge entonces, como una tierra de mestizaje, de union,
de mezcla entre lo indio y lo blanco, ¢espacio donde es posible hablar de
una sintesis cultural o de un arrasamiento? No contamos con suficien-
te informacidn para detallar las contingencias del encuentro especifico
que alli se dio entre el conquistador y el conquistado, [ pues] los regis-
tros obtenidos de la tradicidn oral sdlo nos remontan al siglo pasado”
(Montecinos A., 1986).

Se puede inferir que en esta tierra de mestizaje confluye poblacién indi-
gena de la cuenca del Itata con la que proviene de otros territorios, por
ejemplo, mapuche picunche del norte del rio Biobio (Cartes Montory,
2020). Estos poblados no tuvieron mayor relevancia para el cotidiano
espanol durante el perfodo colonial, guardando una condicién marginal

13









%

que otorgd un ritmo propio (Reyes Coca, 2015) que se mantuvo hasta fi-
nes del siglo XVIII, cuando ya las encomiendas estaban casi extinguidas
en Chile (Lago, 1958). En este escenario, la dindmica colonial de trabajo
sirvié como eslabdn para la unién de la préctica alfarera mapuche y los
menesteres espafioles:

“Los pueblos de indios mantienen tierras propias, por lo que no se ven
indios obligados a trabajar como inquilinos, al menos en los primeros
siglos de la colonia. Las alfareras, obtienen gran parte de los recursos del
sistema de intercambio de loza por productos agricolas establecido entre
trabajadores agricolas, hacendadosy alfareras. En el centro de Chile este
sistema de intercambio se conoce como <<Cochambo>>?, término que
ha sido rastreado hasta el siglo XVII para describir los trueques de los
indigenas (Jara 1965: 138)” (Garcia Rosselld, 2007).

1 También conocido como « Conchabo »

16






Hace mas de 200 afios

La integracién de la practica alfarera en la organizacién productiva co-
lonial generara cambios en las costumbres indigenas, no obstante, el
quehacer de piezas domésticas se mantendra acorde a una dindmica de
subsistencia (Lago, 1971, pag. 20). Al parecer, la pérdida de conocimientos
en el trabajo de la loza, consecuencia de la aculturacién de la poblacion
mapuche —al sur del Biob{o-, conformd grupos especializados en cerdmi-
ca. Esta condicién se entrama con la continuidad alfarera en manos de
mujeres, las cuales abundaron en los pueblos de indios debido al despla-
zamiento forzoso de los hombres para las labores mineras y agricolas de
encomenderos, luego, latifundistas, asf como para servir al ejército (Garcia
Rosselld, 2007) A este ritmo se va definiendo“la tradicidn alfarera utilitaria”
(Montecinos A., 1986) :

“La tradicién alfarera de Quinchamali consiste en respetar las
materialidades, que eslagreda delalocalidad, que es tanto Quin-
chamali como Santa Cruzde Cuca, lo que compone la greda, porque
nosotros no trabajamos solamente con greda porque lamezcla que
hacemos para obtener esta masa moldeable, que es arena, greda
amarilla, que no en todos los lugares lo hacen. Y, trabajar a mano
y quema primitiva, quema a fuego directo, esa es la tradicién que
nosotros hemos venido resguardando hace mas de 200 anos, y de
eso no hemos adulterado los procesos salvo el paso que hubo de lo
utilitario alo ornamental, y la pinta de agua ala pintablanca, que
es grafiado bajo relieve, que después se le aplican colores blancos,

18



que también antiguamente se le aplicaba. Muchas alfarerasle apli-
caban el color rojo en vez de blanco, o muchas que no pintaban,
que no le hacian ningun tipo de diseno”

NAYADET NUNEZ R., 2024. Alfarera de Quinchamali.

Sobre el paso de lo utilitario a lo ornamental en la produccién alfarera,
en primer lugar, es importante mencionar, que desde los tiempos de la
colonia hasta principios del siglo XX no hubo mayor variacién en las for-
mas ceramicas, salvo aquellas adaptaciones justificadas por el estilo de
vida campesino (Garcia Rosselld, 2007). La huella indigena se preserva
en lo utilitario, sin embargo, la construccién de la estacion ferroviaria de
Colliguay, en 1909, asi como la presién comercial ejercida por el mercado
de Chillan (Bahamonde Zamorano, 2020), paulatinamente hicieron evi-
dente las transformaciones aparejadas a los nuevos tiempos:

“Mis bisabuelos empezaron a hacerlas primeras piezas que se hacian
de canco, que se hace la base abajo y después se va subiendo, y lo
primero que hicieron ellos fue jarros chucheros, el jarrito chuchero
(...) Yme contaba mi abuelita que una tia, una abuela mia, ella iba
a Chilldn a vender la artesania. En esos afios se abri6 el mercado
de Chillany ellallevd ollitas (...) yo siempre lo recuerdo, ellas creo
que hicieron de cuero como un canasto, una bolsa, de la vaca que
ellos mataban, entonces hacian como una polcha y asi llevaban
laloza en la cabeza a Chillan, a pie, los primeros fueron a pie (...)
Entonces, la tia abuela cuando volvid y le conversé a sus hijos que
ellaJen|cierta parte perdid la nocién del tiempo y se encontrd en

19









Chillan, porque yo pienso que no se desmayo con esa fuerza que
tenfa elladellegaral mercado con suloza, toda suloza, porque ellas
le decfan su loza (...) Imaginese todos los sacrificios”

(SILVANA FIGUEROA F., 2024. Alfarera de Quinchamali).

Amediados del siglo XX 1a produccion de loza utilitaria y ornamental esta-
ra determinada porla delimitacidon espacial norte/sur (Campana Gibson,
2018). Laloza de Quinchamali, influenciada por la interaccién con ideas
y gustos citadinos, seguird preservando la tradicidn figurativa mapuche
(Mazzini, 1936) en la continuidad de lo utilitario y en la forma de huevo
que define el cuerpo de sus piezas ornamentales, “lo que significa iden-
tidad de funcidn en el hecho. Sirven para algo: son huchas o continentes
de liquidos” (Lago, 1958).

En Santa Cruz de Cuca, en cambio, el caracter utilitario de las piezas
mantendrd las pricticas de intercambio por alimentos, ademas de su
comercializacién:

“Mimamaigual en veces salia para recibir con lalegumbre y todo
eso, mi mamd salia a intercambiar loza, iba a Santa Cruz, para to-
das partes a cambiar la loza, alld pa’ Cucho, a cambiar la loza por
porotos, harina, lenteja, de todo traia, y asi se cambiaba, por tener
eso, porque ademas comprabamos con la plata para mantenernos,
pararopa, zapatitos paralos chiquillos, y asi, tenfamos que salira
cambiarlas para poder tener legumbres, nos daban de todo, arroz,
harina, de todo nos daban”

(AMJIBDA SMITH V., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca).

22



Lainstalacién de la via férrea tiene una impronta similar a la delimitacién
territorial que genero la cuenca de Biobio, pues, el ritmo de asimilacion
(Garcia Rosselld, 2007) de las influencias citadinas serd distinto para cada
localidad, y sibien actualmente tanto en Quinchamali como en Santa Cruz
de Cuca se producen piezas utilitarias y ornamentales, las trayectorias de
sus practicas alfareras otorgan visiones complementarias que figuran y
“van escribiendo la historia femenina” (Montecinos A., 1986) del mundo
campesino en la cuenca del Itata:

23

“Dona Marta que eramivecina que viviaal otrolado, eraunaviejita
muy carinosa, que a ellala conoci haciendo estos famosos caballos
conlamujeratrds, y ellale ponia, le corria mano, eran muy bonitas
las piezas que hacia esa senora. Después, la Riola Castro, que ella
también hacfa el mismo tipo de figuras, porque eran muy picaras,
somos muy picaras, la mujer campesina (...) La mamad de la sefiora
Honorinda, la sefiora Amjibda, esa sefiora trabajaba en azafate pero
hacia cantidades. La seniora Vielma, la Mdnica Vielma, la mama
de ella, pailas, pero te hacia por montén, y te las trafa en carreta,
digo, carretas conloza, muchaloza, laabueladeella, yahoratavas
aver paraalldy con suerte te encuentras tres alfareras y paremos
de contar, y de esas cosas son las que hay que preocuparse, esas
cosas hay que motivar, eso es lo que yo digo, tiene que motivarala
juventud porque se pierde una tradicién muy bonita”

(MARCELA RODRIGUEZ R., 2024. Alfarera de Quinchamali).



2

“Siempre acd en Santa Cruz de Cuca se ha hecho laloza utilitaria,
siempre, desde siempre, desde mis antepasados, mi abuela, mi
bisabuela, miabuelita, ellas hacfan paraaca, paraQuinchajmali]
no hacian nada de esas piezas, siempre aqui vivian todas las ar-
tesanas, las Vielma, las Vielma Osorio, las Vielma Carrizo, todas
las viejitas por aqui hacian eso, pero en Quincha no se hacia loza
grande, siempre se ha hecho loza ornamental y acd la utilitaria
(...) Mi abuelita antes hacia las tremendas ollas para los hervidos
que hacian antes”

(HONORINDA PEREZ S., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca).






Cayo tan bien la tierra en mis manos

Cualquiera que tenga el privilegio de compartir con alfareras de Quincha-

maliy Santa Cruz de Cuca debe saber que ante la pregunta por el modo en

que aprendieron a trabajar la greda, de seguro, recibirdn como respuesta

una historia que comienza en la infancia junto a la familia:

26

“Nosotros, mi madre nos crid solo con la alfareria, trabajaba ella
sola, y ella trabajaba en la alfareria, y yo me acuerdo que le ayu-
daba alos diez, siete anos, a pulir, a pulir, y aprendiya alos dieza
hacer pailitas, hacer pocillos, y siempre trabajé con ella. Después
ya me casé joven, a los 17 anos, entonces, vino para aca y me dijo
te traigo un regalo, y me trajo una pelota de greda, con esto vas a
poder trabajar en tu casay vas a poder criar a tus hijos, y asi fue,
no se equivoco, y de ahi yo empecé a trabajar sola”

(FABIOLA SOBARZO C., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca).

“Yo empecé mds o menos alos 12 anos después de ver todos los dias,
que yo llegaba del colegio, a mi mama en una ventanita haciendo
y construyendo todas sus piezas, edificando, porque ella se dedi-
caba alo que era la guitarrera, los chanchos, los mates. Mirando
aprendi (...), yo aprendi a hacer todas las cosas solamente viendo,
viéndola a ella cdmo sacaba sus producciones”

(MARCELA MUNOZ E., 2024. Alfarera de Quinchamali).



27

“Y aqui yo tenia 8 afios cuando llegué, y segui estudiando, y me
enamoré de este trabajo tan lindo, que yo digo es un don que uno
trae en las manos porque no cualquiera hace este trabajo, antes
quisieran hacerlo pero no pueden... Pero fue hermoso y cayd tan
bien la tierra en mis manos que la supe, yo la alfarerfa la supe, me
dio para poder hacer piezas”

(TERESA VILLEUTA T., 2024. Alfarera de Quinchamali).



En general la formacidn en el oficio se sostiene en base a una dindmica
de aprendizaje que transita del “mirar” a las “manos”, en un ambiente
doméstico, cotidiano, en el que se va asimilando el quehacer de lamadre:
sino se la estd mirando, se le estd ayudando. En otros casos, sin embargo,
la transmisidn se da colaborando en la produccién de otras familias (Es-
cobar Inostroza, 2016) y, también, cuando se iniciaba la vida conyugal:

“Mi mama no queria que nosotros trabajaramos en la greda, yo
escondida, la vefa que ella se descuidaba y me iba para el taller a
sacarun poquito de greda para hacer, y mi mama me pillabay me
pescabalagredaymeladesarmaba, no, porque es muy sacrificada,
vai a sufrir ti de tus huesitos, se te van a enchuecar los dedos, te
vaadarartrosis estar mucho sentada trabajando. Me dijo, tevasa
joderde tu columna, entonces, no, no queriami mama.Y poresoyo
aprendi de mi suegra porque mi mamanunca quiso que trabajara,
nunca, y de mi suegra yo aprend{ cuando me casé... me empez6 a
ensenar de a poquito, pero me costd”

(MARITRINI FUENTES C., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca).

Cabe mencionar que los obstdculos también son cuidados, maneras en
que las madres alfareras resguardaban la integridad fisica de sus hijas,
pues sabido es el desgaste que genera el oficio, al tiempo que proyectaban
en la educacién formal una posibilidad para surgir. En ese sentido, la tra-
dicidn alfarera de Quinchamali y Santa Cruz sigue preservindose como
una practica de subsistencia:

28



“Honora, ¢por qué no haces loza? Pero mama si yo no sé. Pero yo
vengo para acd, dile a Luis que vaya a buscar greda, que la eche a
remojar, a pisar aqui, y yo te enseno a hacerloza. Las mansas tira-
dasdeloza que hacfamos, entregaban en Confluencia me acuerdo,
entonces yo le dije, ya, haguemos loza, y la mano la enderezé al
tiro, porque hay personas que les cuesta. Asi que fueron solitos
trabajando los dos, el Luis hacia unas jardineras, la recibian toda
en Quinchamali (...) alld entregabanlaloza, y siguieron trabajando,
yellosigual han criado a sus hijos conla pura greda, asi esla vida”

(AMJIBDA SMITH V., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca).

Este es el escenario en el que “la mano se endereza”y se recibe el “don”.
Un ambiente en el que comienzan a desdibujarse los limites entre manos
y greda, entre mirar y hacer, hasta el punto que todo se remite al mismo
cuerpo, ala misma conclusién:

29

“Elaprendizaje de un artesano aqui en Quinchamali es netamente
allado de tu familia. Nosotros partimos desde muy pequenos tra-
bajando en lo que es la greda; yo parti viendo a mi abuela, yo soy
una aficionada de lo que hacia ella, de mi bisabuela también, ver
el trabajo que ella hacia (...) entonces, uno aprende al lado de ello,
jugando, armando, modelandolo que ellos hacen, van repitiendo un
patrén, y asi aprendimos la gran mayoria de los alfareros, creo yo”

(MARCELA RODRIGUEZ R., 2024. Alfarera de Quinchamali).






31

“Y ahi ella me decia, mijita, me decia, hay que sacarla greda, pon
un saco abajo, que ella misma hacia de los sacos grandes, los co-
sia, los abria por la mitad los sacos grandes, hacia una cuestion
cuadrada, y ahi vaciabala greday ahile tirabala arena. Y amime
gustaba pisar, lo encontraba suavecito, y cuando ya, me decia,
siempre me decia ella, cuando estd buena empieza a tirarse peos,
que empieza a sonar, asi, ella me decia que eran como peos que se
tiraba, y ahi me decia, bien el talén abajo, bien el talén abajo, que
al pisar con toda la fuerza y el talén abajo, que tocara el talén mio
el saco, y ahi estaba buena la greda”

MARITRINI FUENTES C., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca).



Nunca les va a faltar nada

La repeticion de los gestos, de las remembranzas, deja entrever que el
trabajo enla greda es siempre una decision personal y, paralas mujeres de
Quinchamaliy Santa Cruz de Cuca, se traduce en una autonomia productiva
(Montecinos A., 1986) que ha permitido sostener la economia familiar.

32

“De trece afios yo trabajabaya, de diez a doce anos yo me dediqué
a aprender, aprender Ja| hacer, y ya de trece afios ya hacia, yo ya
vendia... mirando, mirando nosotros, las personas que trabajan en
tuentorno aqui porque nosotros primero empezamos a pulirleala
otra personas que hacian, que hacfan muchas, que no eran capaz
de sacar su trabajo, y empezamos a pulir y aprendimos al tiro, si
no se nos hizo dificil para pulir, y después nosotros dijimos por
qué vamos a estar puliendo si nosotros también podemos hacer,
y seguimos nosotros haciendo, y hasta el dia de hoy”

(TERESA VILLEUTA T., 2024. Alfarera de Quinchamali).

“Conmis hijos haido fluyendo a medida que hemosido necesitan-
do paravivir, esa es la realidad, porque aqui nosotros vivimos de
esto, entonces ellos me decian, mamanecesito un par de zapatillas,
que esta me gustd. Yo no se lo podia comprar pero le decia trabaja
conmigo... vamos al taller a trabajar, entonces, muchasveces porel
interésy porlanecesidad tienen que trabajar, entonces, de ahiyase
dieron cuenta, estaban puliendo conmigo, estaban ahi trabajando
conmigo y yo podia comprarles lo que ellos querfan”

(FABIOLA SOBARZO C., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca).



Lo que se aprende con la tradicién alfarera es a trabajar la greda. Parece
obvio pero en las voces de las cultoras adquiere otro trasfondo, pues, lo
que parte como un juego se traduce en un quehacer supeditado a una
cadena de produccién, a una légica o patrén que se repite y, por cierto,
genera el sustento para el hogar:

“Decirverdad, lanecesidad, porque miabuelita siempre nos decia,
siustedes aprenden ahacerloza nuncalesvaa faltarnada, porque
antiguamente se hacfan trueques, por ser, las cosas de greda por
trigo, por harina, por porotos, lentejas, de todo, se iban cambiando
piezas, entonces, siempre me decia que siyo aprendia siempre iba
a tener cositas en mi casa”

(HONORINDA PEREZ S., 2024. Alfarera Santa Cruz de Cuca).

33






Y esas cosas se han ido perdiendo

La produccidn alfarera ha estado vinculada a las mujeres desde tiempos
prehispdnicos. Luego, laimpronta colonial cambiara el sentido de la préc-
tica, de objeto ritual y funerario a su uso doméstico campesino (Monteci-
nosA.,1986). Conlaemergencia de laloza ornamental, el oficio obtendra
un caracter artistico (Bahamonde Zamorano, 2020) en correspondencia
alas influencias fordneas arraigadas en los valores de la sociedad indus-
trial (Lago, 1958). Alolargo de esta trayectoria el proceso de fabricaciéon
ceramica no variard. La mantencién del sistema tecnoldgico indigena, si
bien responde a condiciones de especializacidn geografica —de la cuenca
del Itata—, también es interpretado como un fendmeno de resistencia
cultural contra la explotacién mapuche y una manera de reivindicar sus
origenes (Garcia Rosselld, 2007).

Enla actualidad, la tradicidn alfarera resiste como una manifestacién de
la vida cultural campesina la cual, desde mediados del siglo XX, adopté
vertiginosos cambios —del fundo al mundo- (Canales & Herndndez, 2011).
La modernizacién del mundo rural se hace patente en el uso de las tierras
y nuevas tecnologias para las actividades productivas agrarias (Canales
& Canales, 2013):

“Antiguamente td, es que han pasado tres duenos, si no me
equivoco, ese fundo era, netamente, siempre yo he preguntado, y
preguntado la primera vez cuando llegé la Celulosa Arauco, cémo

35



36

lo hicieron para forestar todo ese terreno que era netamente pro-
ductivo. Eraun terreno donde tenia huertas de vinedos, huertos de
cerezos, naranjos, habia de todo, y dénde le daba trabajo amas de
6o personas, y delanoche alamanana pum, desaparecio, y nunca
supieron dar respuesta de cdmo hicieron para forestarlo, entonces,
después de ahi, de ese dueno, después se tald, y se volvié a plantar,
después se volvid a cortar, y a cambiar de duenio (...) Antiguamente
cuando se iba a buscar greda teniamos un convenio con el dueno
del terreno, que se iba por ser, 8o artesanas que iban a buscar gre-
da, eran 8o piezas que se les llevaba, porque cada familia que iba
a buscar greda le entregaba una pieza al duenio del terreno, y era
algo bien bonito, todoslo hacian, y el duenio era agradecido, y tenfa
un muestrario inmenso de grande con todo tipo de piezas, de las
més pequenas alo mds grande, y esas cosas se han ido perdiendo
y claro es preocupante”

(MARCELA RODRIGUEZ R., 2024. Alfarera de Quinchamali).

“Eldfade mananaalo mejornovamosatenerde donde sacar| greda
y alomejor no se vaa poder seguir trabajando la alfareria, que eso
hace mucho rato lo venimos compartiendo con hartas personas,
con autoridades, con todos, todos los alcaldes conocen la situa-
cion (...) Siempre sacando de una parte, de otra, consiguiéndose,
nunca ha sido facil la materia prima, nunca, siempre he sacado
por ahi, donde se sabe, donde se saca escondido, si hay que decir
las cosas stper claras... sabe que los terrenos no los ocupan, que









estan botados, pero tampoco son de uno (...) pero nosotros la sa-
bimos trabajar y que vamos a tener nuestro sustento para llegar,
pero después vienen nuestros hijos, nuestras familias que puede
quedar eso como fuente de trabajo para ellos, eso es lo que mas se
anhela. Si nosotros no vamos a alcanzar que alcance atracito de
nosotros, igual tienen derecho”

(TERESA VILLEUTA T., 2024. Alfarera de Quinchamali).

Eneste sentido, la reivindicacién de las artesanas de Quinchamali y Santa
Cruz de Cuca tiene una impronta ciudadana, de “derecho”, que refiere

a su arraigo doméstico, a la preservacién de la practica alfarera si no en

sus familias, al menos, en las nuevas generaciones. No obstante, esta

preocupacion por las que vienen en el oficio se sustenta, en primer lugar,

en el cuidado del entorno natural como base para “seguir trabajando la
alfareria”. En el fondo, se estd hablando de la preservacion de una forma
de habitar la cuenca del Itata:

39

“La mayor importancia es la materia prima que estamos escasos,
pero parami es importante tanto no como para mi porque ya pa-
saron los anosyllegaron las enfermedades, sino parala generacién
queviene, las generaciones que vienen, que le tomen laimportancia
aesta artesania que muchos de nuestros hijos no quieren, o no se
interesan mucho, como mi hijo Moisés que dice yo trabajo pero
como pararelajarme, entonces, alo mejor de que él pueda decirmi
mama fue Tesoro Humano Vivo, a lo mejor para él es mas impor-
tante que para mi, quiza para otros jovenes también”

(MONICA VIELMA V., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca).









» 42

“Por mucho que yo sepa armar, de nada me sirve sino tengo de dén-
de extraerlagreda, que sonlas dificultades que estamos teniendo,
estos problemas hoy dia porla sobrepoblacién, de la migracién de
lagente delaciudad al campo que estd muy de moda, también, de
las parcelaciones (...) venden campos agricolas de media hectdrea
que normalmente la gente no las compra para temas agricolas, las
compra justamente para venir a hacer su cabana y ahi es donde
empieza el problema. O sea, primero fue la autopista del Itata que
paso por sobre una de las mejores minas de greda de Quinchamali,
y ahora sonlas parcelas, y ahora estamos quedando cada vez menos
lugares donde podamos extraer greda porque la mayoria ya esta
poblado, la mayoria del pueblo ya estd poblado”

(NAYADET NUNEZ R., 2024. Alfarera de Quinchamali).



Con este trabajo uno se quema el alma

La tradicién alfarera de Quinchamali y Santa Cruz de Cuca exige contar
con ciertos conocimientos sobre el proceso y etapas involucradas en la
elaboraciéon de las piezas. Se entiende por el contexto de aprendizaje que
no se trata, simplemente, de una receta para seguir al pie de la letra. La
base de la produccion ceramica estd en el vinculo con el entorno natural
pues otorga la materia prima para trabajar:

“Mire, aqui uno lo primordial que tiene que aprender es hacer la
persona... es empezar a hacer la mezcla de la greda, la greda es lo
que tiene que saberlo hacer usted, hacer la masa, no cierto, que
se hace como un pan, con los pies se pisay tiene que saber cuanta
arena, cuanta gredaamarillale vaaechar, cuanta porcion de greda
, . . 9
por cudnta porcion de arena, eso tiene que saberlo hacer usted

(TERESA VILLEUTA T., 2024. Alfarera de Quinchamali).

Lo primero es el tacto, sentir la greda, su composicidn, el gusto: “hacer
la masa que se hace como un pan” puede ser el modo mds concreto para
hablar de lo inmaterial que esta presente en el quehacer alfarero, pues
reflere a una forma de habitar el territorio, una intimidad con la tierra
que también se expresa en el hogar como alimento y sustento familiar:

“Yo creo lo mismo que la alfareria, es sacrificado todo, lo que es
hacerlahuerta, moverla tierra, es sacrificio, la gredaigual porque
uno tiene que andar buscandola, andar al hombro con los sacos si
no tiene vehiculos, o no hay chofer, tenfa que acarrearla greda, yo

R 43






misma tenia que ir para alld a los cerros, al monte, a buscar colo
blanco, el colo colorado, y para ir yo a buscar el colo blanco, para
pintarlaloza, tengo que ir de pie porque no tengo entrada de vehi-
culo, y cerro a cerro para alld, el colo colorado también, y la greda,
bueno, hay que ir en vehiculo pero tengo que comprarla greda”

(MARITRINI FUENTES C., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca).

“Peroigual de repenteles coopero enla pulidura, en salirabuscarla
materia prima, lagreda, laarena, tenemos que salir, porque acarrear
los sacos igual es fuerza mds bruta. El guano igual hay que salira
recolectar, entonces, igual eso tengo que hacerlo yo, bueno, ellas
también salen a recolectar pero yo soy el que tiene que cargar los
sacosy todo eso, ese es mi rol, pero igual les coopero en brunir. Al
cocer con mi senora porque es muy complicado, se llena de humo
después, entonces, se tiene que estar metiendo, saliendo, por la
cosa del humo, piezas grandes igual que no las puede levantar,
tengo que levantarlasyo, pero piezas mds chicas se manejan ellas”

(RAMON NUNEZ, 2024. Quinchamali).

Entre las adaptaciones que ha experimentado la tradicién alfarera res-
pecto a lamapuche, se identifican cambios en el empleo de combustible
y en el proceso de calentado de las piezas: el uso de excremento vacuno
para cubrirlas otorga condiciones de temperatura uniformes y mantiene
el calor durante mas tiempo que la lena. De igual modo, segin el tipo de
loza, se utilizardn mecanismos de secado, por ejemplo ganchos cerca del
fogdn, para cuidarlas (Garcia Rosselld, 2007).

R 45



“Mi abuela hacia una olla y mi mama hacia una olla ¢grande, yo
la hacia chiquitita, y asi, y desde un principio que las hice bien
hechas, que no tuviera defectos, y asi aprendi. Pero como esto es
muy sacrificado, yo siempre digo con este trabajo uno se quema
el alma porque los fogones que se hacian antiguamente eran muy
grandes para cocer laloza para estas piezas grandes que se hacian,
entonces, mi mama nunca quiso que yo hiciera grande”

(MONICA VIELMA V., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca).




Resulta pertinente detenerse en la idea de “sacrificio” que mencionan las
alfareras, sobre todo porque el origen de esta palabra estd asociado a“hacer
sagradas las cosas”?; valga este alcance pararecordar el uso ceremonial y
finebre que cimienta la memoria alfarera de la cuenca del Itata. Se dira
que este oficio de mujer halla sulegitimacién en una suerte de “mandato
divino”, un sustrato religioso (Montecinos A., 1986) presente en el gesto

repetitivo de las manos dando forma, bruniendo, haciendo la pinta:

2 https://etimologias.dechile.net/?sacrificio

R 47




3% 48

“Me gusta, me hace feliz, igual he pasado procesos dificiles que,
por ejemplo, hago 50 platos y me salen 20 buenos, me salian, pero
lloraba, pero de ahime enderezaba de nuevo, incluso, mihijo llegaba,
mama, gpero no te rindes?, y yo, no me puedo rendir porque esto
es lo mio, entonces yo ahi lo desarmaba todo, lo volvia a revolver
ylovolvia a hacer de nuevo y ya no se me quebraba, entonces, ahi
ya tenfa nuevas fuerzas para seguir trabajando, porque es dificil
trabajarenlaalfareria, no es facil, pero hay que tenerese dony ese
gusto que haga feliz trabajar... me gusta lo que yo hago, me gusta
verla pieza terminaday al cliente contentoy que valore mi trabajo”

(FABIOLA SOBARZO C., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca).

“A pesar de todo, yo le dije a mi esposo, yo voy a dejar de trabajar
cuando ya mis manos no tengan, no puedan tomar una pieza, o no
puedan mds, cuando ya no puedan hacer eso mis manos, que se
me caigan, que no pueda mads, ahi no trabajo mas, o no sé, ni dios
lo quiera que tanto pisar la greda me dé una infeccién donde soy
diabética (...) Y ahi no podré trabajar, pero mientras yo tenga mis
pies buenos y mis manos pueda mover, mejor dicho, como ama-
sar la greda, lo voy a hacer, no me importa que esté con mi pecho
jodido, pero a mi me encanta, me encanta la greda”

(MARITRINI FUENTES C., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca).



Laidentidad de las alfareras de Quinchamali y Santa Cruz de Cuca se mol-
dea por“ese dony gusto” que acompana el trabajo cotidiano. Una fuerza
que se moviliza a través de la atencidn estable y profunda que genera la
repeticidn de un mismo quehacer, en este caso, la elaboracion de loza
guarda una memoria corporea propia a las practicas rituales y religiosas
(Byung-Chul Han, 2021):

“Es que igual, uno queda. Se dice matrera en lo que es su trabajo
porque es tanto el sacrificio igual, y cada pieza es inica, cada pieza
que se hace es inica porque yo hago con mis manos, no hay molde,
no hay nada, yo con mis manos tengo la medida, por ser, la paila
de un porte, la paila de un porte mas grande, yo tengo la medida,
hago el lulo y con mis manos voy midiendo, cuando voy armando
los casquitos voy sacando lo que sobra, se la tengo que ir sacando”

(HONORINDA PEREZ S., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca).

La preservacion del trabajo manual y a fuego directo que sustentan la
tradicion alfarera del Itata da cuenta de valores antiguos que difieren 'y
se resisten a las nuevas tecnologias. En este contexto, asi como el “co-
chambo”refiere a précticas coloniales, la expresion de “matrera” proviene
del tiempo de la Espania de Miguel de Cervantes®. Son las manos las que
cuentan y transmiten esta historia; “no hay molde” pero si un reperto-
rio que se sostiene en repetir lo recordado generando un pensamiento
colectivo, un saber localizado (Taylor, 2015), que aflora cuando se toca
lagreday se siente:

3 En El coloquio de los perros (1613) https://cvc.cervantes.es/foros/leer_asuntol.
asp?vCodigo=38368
% 49



50

“Por eso que yo lo estimo mucho, y sigo trabajando aunque esté
enferma, igual yo trabajo porque me hallaria incapacitada total
sino hicieranada, que mienfermedad avanzarfa mds, eso pienso,
pero mientras tenga la greda en las manos, aunque sea una pieza,
pero estd haciendo uno y tiene su mente, su creatividad, puesta
enlagreda, y estd trabajando, trabaja el cerebro, todo en una, en-
tonces, se siente como una terapia hacer el trabajo de la alfareria.
Por eso que uno le gusta porque también es parte de su salud, asi
que yo bien agradecida”

TERESA VILLEUTA T., 2024. Alfarera de Quinchamali.

“La decision de continuar con la tradicién estuvo siempre en mi,
0 sea, si bien a lo mejor yo lo tomaba como hobby y tenia claro
que tenia que saber todos los procesos en caso de que yo mds ade-
lante no me quisiera dedicar a la alfareria, poder transmitir mis
conocimientos a otras personas que lo quisieran, y bueno, ya, el
tema econdémico, gracias a dios, para mi no es tanto estar metida
en la greda por tema econdmico, sino que para mi es una pasion,
es una terapia”

NAYADET NUNEZ R., 2024. Alfarera de Quinchamali.



51

“Es como una terapia, parami una terapia, en el sentido, yo empe-
cé, yo estudiabay todala cosa, era como unarelajacién, puede ser,
el dia de hoy, bueno, mi madre lleva un ano y medio, va para los
dos afios que ya se fue. El hecho de trabajar es sentir, es sentirla al
lado mio por el hecho de que ella fue una artesana no reconocida
como el dia de hoy que soy reconocida, ya sea siendo Tesoro Hu-
mano Vivo, gracias a dios ella pasd a ser [reconocida| un poquito
antes de irse, no alcanzo a recibir su titulo, lo tuve que recibir yo,
para mi es un legado muy lindo que me dejo ella, bueno, y a mis
hermanas también. Es un arte que se aprende solamente que te
ensenan los padres y bueno, ademds de ese arte, me dejé un arte
muy lindo que es mi familia, porque mi familia es muy grande y
launion es lo mas lindo”

(MARCELA MUNOZ E., 2024. Alfarera de Quinchamali).









b

Llegado a este punto, cuando se siente la greda en las manos, esa“pasion’
también devela un sentimiento que trasciende, en el que todo se une y
se vuelve un canal de transmisién y presencia. Estan las que se fuerony
las que vendran, por lo mismo el sentido de pertenencia, el legado de las
alfareras de Quinchamali y Santa Cruz de Cuca refiere a una forma parti-
cular de habitar el territorio:

“La tradicién empezd por mi abuela Maria Manuela se llamaba,
Osorio Osorio, la mama de ella no me recuerdo el nombre, y ella
fuedelaideadehacerle unamandaala Virgen del Carmen, en esos
anos, donde si aprendia a hacer loza, como a los siete anos més o
menos, ella se iba a vestir del Carmen, café, paratodalavida, y ast
creo que lo hizo mi bisabuela y aprendié a hacer loza”

(MONICA VIELMA V., 2024. Alfarera de Santa Cruz de Cuca).

54



“Como te decia, estos son patrones que tu sigues, tiaprendes de tus
viejos, entonces, sielloslo hacian, tu tienes que seguir haciéndolo
porque si tu te saltas etapas, pasa lo que de repente ha sucedido,
que se te quiebra, y es por netamente ser porfiado, por cambiar
algunas técnicas. De hecho cuando tt vas a buscar la greda tiene
que ser en un cierto tiempo, que tiene que ser en menguante, no
en creciente, para secarla, para prepararla, es todo un patron que
tusigues desde atras y que no puedes cambiar, entonces, gpor qué
pruebo la greda?, porque mi abuela lo hacia y sentia la textura.
Uno cuando es pequeno se rie, mira que estd comiendo tierra, tu
vas con la abuela, porque ella siempre tomaba, la ponfa enla boca
y decia, si, estd buena, y Jmi[madre iguallo hace, y es algo que tu
sigues haciendo. No es algo que te lo ensenien en la universidad, no
es algo que ti vas aprender, que estd en un libro, no, son patrones
que tu vas siguiendo porque lo viste en tus viejos”

(MARCELA RODRIGUEZ R., 2024. Alfarera de Quinchamali).

Para la continuidad de la préctica alfarera es importante considerar que
su tradicién se debe no sélo ala elaboracién de las piezas, el cumplir con
las etapas del proceso, sino también a la vinculacién con el entorno na-
tural y la legitimidad de la vida cultural campesina; en este caso, hébitos
y costumbres propias a la forma en que se habita la cuenca del Itata. Las
medidas para preservary valorarla alfareria en Quinchamaliy Santa Cruz
de Cuca deben enfocarse en la trascendencia del contacto de las manos
con la greda, en el «cuidado» de las manos que trabajan la greda.

55





















PERSONAS RECONOCIDAS

Laura Carrasco Figueroa

Rita Mdnica Rodriguez Fuentealba
Flor Dalia Gonzailez Vielma

Amyjibda del Carmen Smith Vielma
Honorinda del Rosario Pérez Smith
Yolanda del Carmen Villeuta Troncoso
Teresa Angélica Villeuta Troncoso
Berta del Carmen Jara Duran

Maria Estela Valenzuela Valenzuela
Alicia del Rosario Mariangel Palacios
Maria Elisa Gonzalez Villanueva
Israela del Carmen Caro Romero
Gloria Angélica del Carmen Carrera Mariqueo
Grimilda Aurora Sandoval Valenzuela

Maria del Rosario Esparza Rodriguez

62



63

Maria Alicia Espinoza Guzman

Marcela del Carmen Munoz Esparza
Regina Luz Pino Lavado

Niria Iris Lagos Salazar

Olivia del Carmen Osorio Albornoz
Maria del Rosario Gallegos Fuentealba
Margarita Ester Jara Duran

Eugenia del Carmen Sepulveda Valenzuela
Edelmira Berta Andrea Montti Figueroa
Armando José Jara Caro

Humbertina del Carmen Romero Caro
Nancy Ivonne Mariangel Palacios
Gaston Gregorio Montti Ortiz

Flor Villeuta Mariangel

Alicia Judith Osorio Arias

José Daniel Villeuta Troncoso

Doris Del Carmen Mercado Fuentes



64

Maria Isabel Gonzélez Vielma
Fabiola Orfelina Sobarzo Carrizo
Mari Trini Fuentes Carrizo
Nayadeth Nicol Nifiez Rodriguez
Mar{a Teresa Merino Figueroa
Cinthia Irene Garcia Cisternas
Elizabeth Jaqueline Castro Carrasco
Marcela Aurelia Rodriguez Romero
Marcela Jacqueline Bobadilla Aguilera
Marifa Luisa Ortega Sandoval

Julia Mireya Pérez Barra

Rosa Elvira Antihueno Caro

Sandra Marioly Osorio Antihueno
Marifa Eugenia Mariangel Gatica
Teresa Silvana Figueroa Figueroa
Luis Florentino Henriquez Gonzalez

Maria Ménica Vielma Vielma



GLOSARIO

Cochambo: También conocido como conchabo. Refiere a una practica de eco-
nomia campesina no monetaria en la que se intercambian bienes y servicios
en funcidn a un trato consensuado entre las partes.

Colo: Tierra de color rojo o blanco que se extrae de los cerros de Santa Cruz
de Cucay se diluye en agua: el colo rojo se aplica cubriendo toda la pieza para
luego realizar un buen pulido previo ala etapa de coccion. El blanco, posterior
ala coccidn, se utiliza para resaltar las pintas que decoran las piezas.

Cuenca: Término geografico referido a un territorio cuyas aguas fluyen todas
hacia un mismo rio, lago o mar.

Pinta: Etapa del proceso de elaboracidn alfarera, previo ala quema de las pie-
zas, en la que utilizando clavos o una aguja de victrola se hacen incisiones en
la superficie de las obras. Generalmente se dibujan flores de cerezo o espigas
de trigo.

Pueblos de Indios: Denominacidn para los asentamientos de poblacién indi-
gena bajo el ordenamiento colonial entre los siglos XVI y XVIII.

65



REFERENCIAS

Bahamonde Zamorano, M. (2020). Quinchamali: un centro de pro-
duccidén ceramista con abolengo ancestral en el sur de Chile. Bajo la Lupa,
Subdireccién de Investigacidn, Servicio Nacional del Patrimonio Cultural,
https://www.mhnconcepcion.gob.cl/sitio/Contenido/Objeto-de-Coleccion-Di-
gital/98355:Quinchamali-un-centro-de-produccion-ceramista-con-abolen-
go-ancestral-en-el-sur-de-Chile

Byung-Chul Han. (2021). La desaparicidon de los rituales.
Barcelona: Herder.

Campana Gibson, G. (2018). La ceramica de Quinchamali como
patrimonio cultural nacional. Dimensiones materiales e inmateriales de una
tradicién alfarera. Personay Sociedad, 140-162. https://doi.org/10.53689/pys.
v32i1.134

Canales, A., & Canales, M. (2013). De la metropolizacién a las agro-
polis. El nuevo poblamiento urbano en el Chile actual. Polis, 31 - 56. http://
dx.doi.org/10.4067/S0718-65682013000100003

Canales, M., § Hernandez, M. (2011). Del fundo al mundo. Cachapoal,
un caso de globalizacion agropolitana. Espacio Abierto. Cuaderno Venezolano
de Sociologia, 579 - 6o5. https://produccioncientificaluz.org/index.php/espa-
cio/article/view/1595

Cartes Montory, A. (2020). Nuble, de Provinca a Regién. La identidad
geocultural como clave del desarrollo regional. Revista de Historiay Geografia,

201-237.10.20344/07104145.43.2627

66



Escobar Inostroza, A. (2016). Capitalismo y economia de mercado
en los procesos de produccién y comercializacién de la alfarerfa en las loca-
lidades de Quinchamali y Santa Cruz de Cuca. Concepcion | Tesis, Programa
Magister en Arte y Patrimonio, Facultad de Humanidades y Arte. Universidad
de Concepcidén http://repositorio.udec.cl/jspui/handle/11594/2103

Garcia Rosselld, J. (2007). La Produccién Ceramica Mapuche.
Perspectiva Histdrica, Arqueoldgica y Etnogrdfica. VI Congreso Chileno de
Antropologia (pags. 1932-1946). Colegio de Antropdlogos de Chile A. G, Val-
divia https://www.academica.org/vi.congreso.chileno.de.antropologia/183

Lago, T. (1958). La cuestidn del arte campesino. Revista de Arte.
Facultad de Bellas Artes de la Universidad de Chile(11y 12), 9-14.

Lago, T. (1971). Arte popularchileno. Santiago: Editorial Universitaria.

Mazzini, G. (1936). Ceramica chilena de Quinchamali, llamada tam-
bién de Chillan. Revista de Arte, 2(10), 14-17.

Montecinos A., S. (1986). Quinchamali. Reino de Mujeres.
Ediciones CEM.

Reyes Coca, M. A. (2015). Algunos elementos catalizadores del
poblamiento en el espacio nublense. Tiempo y Espacio(1), 55-72. https://doi.
org/10.22320/rte.v1i1.1529

Taylor, D. (2015). El archivoy el repertorio: la memoria cultural per-
formatica en las Américas. Santiago: Ediciones Universidad Alberto Hurtado.

67



ANTIGUOS MUSICOS
0F BANDAS DF BRONCE DE ALY

xR x
Region de Arica y Parinacota

Reconocidos por su rol estratégico en el desa-
rrollo de las festividades devocionales de las
sociedades de Morenos de Paso. Este grupo lo
componen notables musicos que alo largo de su
trayectoria, han forjado y conformado diversas
bandas de bronces y a muchos musicos, marca-
do la identidad festiva de la region de Aricay
Parinacotay del norte grande de nuestro pais.

PATROCINADOR: Daniel Nicolis Gonzalez Hernindez,
ONG Museo Campesino en Movimiento (MUCAM).







ANTIGUOS MUSICOS DE BANDAS DE BRONCE DE ARICA

Introducciéon

Laemergenciay consolidacion de las bandas de bronce en Arica es conse-
cuente alas transformaciones sociales aparejadas al siglo XX en el territorio
norte del pais. Este proceso involucra la continuidad de las fiestas religiosas
y practicas rituales propias a la cultura andina, donde la musica y bailes
expresan la devocion comunitaria a los santos patronos. Elimpacto dela
modernizacion del ejército chileno y la crisis productiva del salitre genera-
ron las condiciones para el surgimiento de los primeros musicos y bandas
de bronce que acompanan las celebraciones de los pueblos, santuarios y
fiestas patronales con la impronta tradicional de sus melodfas y ritmos.

Para entender el presente de las bandas de bronce se comparten las experien-
cias y memorias de los once musicos reconocidos como Tesoros Humanos
Vivos el 2019; se trata de Juan Carlos Henriquez Diaz, Juan Donato Pérez
Pérez (Q.E.P.D), Zen6én Facundo Gutiérrez Baluarte (Q.E.P.D), suhermano
Alejandro Gutierrez Baluarte, Reinaldo Segundo Santibanez Escalera, su
hijo Héctor Manuel Santibanez Varas, Elizardo Eloy Manzanares Mamani,
Pedro Florencio Bravo Choque, Juan José Tarifa Salles, Ismael Dickinson
Ojeda Ojeda, y Julio Cesar Clavijo Bastias. La trayectoria de estos musicos
permite conocer sobre la organizacién de las agrupaciones, con antelacion
ala conformacién de la banda Los Tigres, asi mismo la motivacién para

70



%

el surgimiento de bandas posteriores como Juventud del Folclore, Los
Rebeldes, Los Dinos, entre otras.

No obstante, el relato sobre los antiguos musicos de bandas de bronce parte
con el reconocimiento de las Sociedades Morenos de Paso Maria de Cdarcamo,
Manuela de Marconi'y Corazon de Maria*, junto a las cuales participan en la
Fiesta de laVirgen del Rosario de las Penas, en la quebrada de Livilcar. La
musicay bailes son parte de las expresiones asociadas a la celebracion de
los ritos sagrados y comunitarios de las fiestas andinas, practicas cultu-
rales y religiosas que emergen en las antiguas cofradias:

“Estas instituciones cumplian un papel fundamental en la sociedad co-
lonial, estableciendo un sélido entramado de relaciones sociales y econo-
micas interpersonales y grupales en las que se incorporaban indigenas,
mestizos y negros con el fin comun de promover el culto y celebracién de
la fiesta al santo patrono” (Diaz, A., Daponte, F., Corvacho, O., Arias, C.,
& Yampara, D., 2017, pag. 7).

La figura de los santos patronos serd el motor de la transformacion de los
sistemas sociales y culturales que, desde el siglo XV1, afectarda ala poblacién
indigenay afrodescendiente, principalmente, enlo referido a sus creencias
y précticas; lo anterior porque la figura del santo permitié la coexisten-
cia de una diversidad de interpretaciones en torno a la imagen religiosa,
no solo provenientes de una eventual resistencia cultural indigena sino

1 Reconocidas el 2017 como Tesoros Humanos Vivos.

71



también porlaimpronta festiva-popular europea, ambas expresiones di-
similes ala sobriedad eclesidstica. En este sentido, las cofradias sirvieron
para escenificar la ritualidad catdlica al interior de las comarcas andinas,
lo cual sera entendido como un fenémeno sociorreligioso emergente (Diaz
Araya, Galdames Rosas, & Mufioz Henriquez, 2012).

Las cofradias permitieron la integracién de la poblacién indigena y de
esclavos negros en las actividades litirgicas, funcionando también como
medio para el disciplinamiento moral y religioso en el marco dela estructura
colonial y de estamentos. En el fondo, estas instituciones fueron inter-
mediarias entre la Corona o el Estado, laIglesiayla Comunidad; durante
el siglo XIX su estructura se debilitard como consecuencia de los cambios
aparejados ala épocarepublicana en Perti (Diaz Araya, Martinez, & Ponce,
2014). Luego, el contexto de pos Guerra del Pacifico y conflicto diplomético
por la soberania de Arica y Tacna, también traera consecuencias para la
poblacién andina, y en particular, respecto alos bailes y cultos religiosos:

“Los bailes que asistian alas celebraciones de los santuarios deTimalcha-
ca o Las Penias comenzaron a adquirir y ejecutar durante la festividad los
requerimientos que las autoridades chilenas hicieron durante el llamado
periodo de chilenizacién. Esto explicaria de cierta formala manera en cémo
son apropiados ritos civicos como la entonacién de marchas prusianas,
la interpretacion del himno nacional y el saludo a las autoridades para
la continuidad de tradiciones, ademas de ser una forma para legitimar la
realizacidon de las danzas y la celebracion en pueblos y santuarios” (Diaz,
A., Daponte, F., Corvacho, O., Arias, C., & Yampara, D., 2017, pg. 18).

72






El periodo de chilenizacidn es fundamental para comprender el surgimiento
delasbandasdebronce, pues, lainstalacion de la cultura militar prusiana
—como una medida de modernizacién del ejército chileno- en las comu-
nidades andinas generard una reconfiguracién en la musicalizacién de las
fiestas religiosas. Asi como existi6 una cierta homologia estructural entre
las practicas del Tawantinsuyo y la ritualidad catélica que posibilité —con
claras restricciones— la mantencion de ciertas ceremonias prehispdnicas,
como el taki (Diaz Araya, Galdames Rosas, & Munoz Henriquez, 2012), en
los albores del siglo XX, el proceso de militarizacion y reclutamiento de
poblacién andina no generd inconvenientes en la estructura interna de las
cofradias, teniendo vigencia también en la poblacién pampina:

“Pero redimiendo y educando “al pueblo”es como la religion se inserté en
estos centros pampinos. La conformacion de cofradfas en las oficinas sali-
treras hizo que a través del canto y la danza la gente buscara laredencién.
Segun expone Gonzélez (2000), ‘no habria contradiccion, en el mundo
personal del pampino, entre estos distintos aspectos de su vida: el alma
se educaba en el teatro y en la filarmdnica, la conciencia en el partido po-
litico, (y) el cuerpo en LaTirana” (Daponte Araya, Diaz Araya, & Cortés
Aliaga, 2020, pag. 102).

El proceso de integracién de poblacién andina en las filas del ejército per-
miti6 a soldados indigenas con experiencia en la ejecucién de aeréfonos
tradicionales andinos -lacas, sikuras, pinkillus, lichiwayus, o tarkas—,
aprender las técnicas de interpretacion de los instrumentos de metal, asi
mismo, lainstruccién en lectura musical de partituras (Diaz Araya, 2009)
. Estos “sopladores” participardn en actos civicos entonando marchas

74



prusianas, y en concordancia a sus tradiciones e intereses comunes, llevaran
los sonidos metdlicos alas ceremonias religiosas de sus pueblos (Daponte
Araya, Diaz Araya, & Cortés Aliaga, 2020), siendo la figura de los alférez
muy relevante paralaintegracién de los bronces en las fiestas andinas. Sin
su legitimacion las bandas hubiesen quedado relegadas sélo a eventos ci-
vicos (Diaz, A., Daponte, F., Corvacho, O., Arias, C., & Yampara, D., 2017):

“Los musicos de las bandas de bronce incorporaron a sus practicas culturales
comunitarias nuevas expresiones musicales, como marchas o pasacalles,
para acompanar procesiones, himnos marciales y religiosos en honor a
los santos patronos, fanfarrias (dianas en la versién local), para destacar
ciertos momentos rituales o festivos, y adaptacion de melodias y ritmos
tradicionales (como huaynos) a la interpretacion con instrumentos de
bronce, para amenizar las celebraciones en la casa del alférez o en el para-
bién (local)” (Diaz Araya, 2009, pag. 384).

La crisis econdmica de 1929 generd en Chile una compleja situacién social
y laboral (Said Barahona & Diaz Araya, 2011) que afect6 profundamente la
institucion castrense al punto que en 1932 se anuncio el cese de las ban-
das militares, contexto que llevé a sus musicos a buscar oportunidades
de trabajo en las filarmdnicas de las oficinas salitreras. De igual modo, la
conformacién de brigadas scout como la General Bulnes N°10 de la Salitrera
Humberstone también posibilitd la emergencia de bandas instrumentales
y conello, el aprendizaje y formacidn de nuevos musicos (Daponte Araya,
Diaz Araya, & Cortés Aliaga, 2020).

75






Hasta cuando iba a pastorear corderos iba tocando

A mediados del siglo XX, el escenario en el que se forman los nuevos
musicos entrelaza la infancia en el desierto con el gusto por la musica:

77

“Yo mas que nada soy pampino, le llamamos asi alos que trabajaron
enlasalitrera, alos que vivimos en la salitrera. Yo me crié ahi, naci
ahi, habia un campamento en esos anos cerca de Pozo Almonte que
se llamaba Cala Cala, ya no existe, no queda nada, ahi naci. Pero
me crié en Humberstone, ahi habia una brigada de boy scout, ahi
perteneciamos todos porque erala inica entretencion que habia,
y ahi hicieron una banda. Habia un maestro y formé una banda
de bronce, entonces, me ensend, primero como en el ano 47 a los
primeros musicos, los que salieron de ahi, después de ellos salimos
nosotros, fuimos la segunda generacidén, del soy tanto, la segunda
banda que se formd. Pero nosotros éramos dos, yoy el Juan Henri-
quez, como le digo, tocdbamos con los viejos|...[ Yo empecé tocando
baritono, después empecé con un trombodn, actualmente toco un
bajo... y ahi me he mantenido por afios. Entonces mi trayectoria
después, estuve en el ejército 7, 8 anos, tocando como musico y me
retiré también, empecé a trabajar en los circos”

(REINALDO SANTIBANEZ, 2024).



Paralos musicos de bronce més antiguos, como don Reinaldo Santibanez
y Juan Henriquez, ambos integrantes de la primera formacién de labanda
Los Tigres, existe un estrecho vinculo entre el contexto de aprendizaje
y el arraigo territorial. La figura del maestro estara presente tanto en el
cotidiano pampino como en el andino, tal como menciona don Elizardo
Manzanares, quien pertenece a una familia de reconocidos musicos del
pueblo de Esquina (sus primos Doro, Rigoberto y Wilo, también integra-
ron Los Tigres):

78

“El primer recuerdo, de que yo tenia un padre, que mi viejo, que
todos mis hermanos, todos eran musicos, y yo era el inico que
estaba quedando de los ultimos, ¢y qué iba a hacer solo? Hasta
cuando iba a pastorear corderos iba tocando, tocando musica, asi
erayo, y nuncanegué mi tierra, cémo fui criado...[. Yfue que llegé
un maestro que estaban ensennando musica a la gente del pueblo,
me pegué ala colay agarré de los primeros, ahi salieron militares,
salieron de todo, musicos, y yo traté de salirme ya del pueblo, traté
devenirme para Arica, y vefa otras cosas aci en Arica que me podian
guiar mejor a mi |...[. Yo me vine con cuatro mulas, dos burros y
un caballo|...[ bajamos por Esquina, Codpa, porla pampaya para
acd |...[ de lamananay llegamos como a la una, dos de la tarde,
con 18 Janos|, ahi donde Don Andrés ... ahi tenia un tambo, ahi
alojamos con los animales”

(ELIZARDO MANZANARES, 2024).



Fﬂ' - P ;
u---—ull _ .







Enla trayectoria de los antiguos musicos se hace presente la necesidad de
migrar desde los pueblos interiores hacia la ciudad de Arica. Este acon-
tecimiento estd supeditado a un contexto de crisis econdmica debido al
cierre de la pampa salitrera en el norte y que se tradujo en la fundacién
de “nuevos grupos de danza, rearticulando la modalidad de los bailes
religiosos, pero en contextos urbanos, respondiendo a la complejidad
social que el mundo citadino trafa consigo” (Diaz Araya, Cortés Aliaga,
Daponte, & Antezana Llanes, 2022, pag. 173). El relato de los antiguos
musicos sobre esta época, sin embargo, expresa el gusto por la musica y
el interés por dar continuidad a las fiestas religiosas:

“Ahi sali tocando joven, un tio mio me regalé una trompetay con
esa empecé a recorrer los pueblos, cabrito, si tenian que pedirle
permiso a mi taita para sacarme para fueraa tocar, y esa es la his-
toria que tengo, mi taita es el que me daba permiso parasalirala
calle, joven, no, y lavida mia fue la vida musical. Trabajé harto en
orquestas, muchos anos trabajé en orquestas, después me fuia Las
Penas, a La Tirana, a todos los pueblos”

(JUAN CARLOS HENRIQUEZ, 2024).

81



“En general, mi pap4, bueno, de chiquitito tocaba un clarin, un
trompeta pequenita, y como a los doce afios empezd a tocar la
trompeta de su pueblo, de su pueblo Sibaya, enla quebrada del Ta-
rapacd,y obviamente atraido por el tema de los bailes religiosos se
vino de Tarapacd hasta Arica. Te estoy hablando de los afios 50, ya,
y se dio cuenta que habia que conformaruna banday ahi se junté
con mas musicos, que también eran paisanos, del mismo lugar que
venia, muchasveces, conlas personas de Arica, de pre cordillera, y
formaron finalmente subanday con eso recorrié muchos lugares”

(JUAN PEREZ JR., 2024. Hijo del musico Juan Pérez).

Como menciona el hijo de Juan Pérez, integrante de la primera forma-
cién de LosTigres, exist{a una necesidad en los musicos de organizarse en
bandas para recorrer los pueblos y participar junto a los bailes religiosos.
Estas instancias también permitieron la formacién de nuevos musicos:

82

“Cuando tenia aproximadamente doce anos yo vivia en Putre, yo
soy de Putre]...[y allahabfa una bandita, chiquitita, qué sé yo, y aht
empezd a gustar la musica, hasta que mi abuela que fue mi mamé
para mi, y mi tio que fue mi papd para mi, los que me compraron
elinstrumento, y empecé ahi, a tocar con los corderos, con los cor-
derosla trompeta, entonces, ahi empezd a gustar hasta que llegué
[...[ como a los quince anos llegé una banda de Arica para alla, la
bandadel finaito Juan Pérez, y él me escuchd y me trajo para Arica,
y ahiempecé atocar conlabandade Pérez, mucho antes que fuera
labanda de Los Tigres”

(PEDRO BRAVO, 2024).






En circunstancias similares, se reconoce la figura del maestro Carlos
Manuel Gonzilez Elgueda como formador de los primeros musicos de las
bandas de bronce, sea el caso de los hermanos Gutiérrez Baluarte, afro-
descendientes del valle de Azapa, quienes aprendieron musica ya siendo
adultos y en el seno de una familia devota de las fiestas de los santuarios
de Las Penas y LaTirana:

“Hay un curso con un maestro que llegd de alla de Maria Elena,
don Carlos Gonzélez Palapa, mas conocido como Palapa, y entré al
curso con mis dos hermanos, éramos tres, mi hermano Zendn, el
que sigue, mi hermano Lelo, y yo. Hicimos un curso corto y aga-
rramos al final la musica, de ahi para adelante empecé a trabajar,
empecé a saliren las fiestas, en La Tirana, en Las Penas, a los pue-
blos de interior, y ya no paré, hasta este momento todavia estoy
tocando [...[. Con el saxo empecé, estuve un ano, y ya después de
ensenarnos nos dijo, ya, ahora vamos a hacer una banda y vamos
airconlos Gitanosa La Tirana. El primer ensayo andaba corriendo
al bano a cada rato, me dio una cosa al estdmago, o sea, nervios, y
claro, tocar en un baile asi, a sangre, si recién estaba aprendiendo,
y ahi salimos adelante”

(ALEJANDRO GUTIERREZ, 2024).

84






% 86



El periodo de aprendizaje de los musicos de bronce mas antiguos es un
recorrido porla tierra de sus infancias, un lugar que exige desplazarse por
los pueblos, bailes religiosos, y la pampa, como expresiones de ladevocién
nortina. La fiesta religiosa es parte constitutiva de las trayectorias de los
antiguos musicos de bronce, el interés por la musica expresa un acervo
comunitario y ritual que se materializa en los gestos de tocar y bailar que
acompanan las procesiones o marchas:

“Y La Tirana, que bueno, yo la conozco por tradicidn, una fiesta
religiosa muy antigua, quiza cudntos anios tendrd, pero yo por lo
menosvoy desde que naci casi|...[Yo soy nacido en la pampa, cerca
de La Tirana, en la cual yo iba cuatro, cinco veces al afio, me iba a
pie, me iba por la pampa no mas, llegaba a ese pueblo y yo creo que
voy como 8o anos, toda la vida he ido para la fiesta, para la fiesta
me quedo 10, 15, 20 dias, hasta un mes me quedaba, que al final
me fui a vivir para alld [...] Y la masica me llevd para alla... siyo
aprendi nino, 10 afios tenfa y ya estaba tocando, estaba tocando
y la fiesta mas que nada, y tocaba y bailaba también, me gusta el
baile. En ese tiempo era mas chico también, masreducido, alo que
es ahora que es inmenso, es como 200 bailes yo creo”

(REINALDO SANTIBANEZ, 2024).

87



La musica tuvo su evolucion

En términos musicales, la integracion de los instrumentos de bronce en
las fiestas religiosas nortinas fue un proceso paulatino en el que conflu-
yeron practicas rituales con la cultura militar. Estos cambios se pueden
reconocer en el desplazamiento de los instrumentos de origen andino
(lakas, bombos de cuero) y de bandas de guerra (pitos) por las trompetas
y contrabajos (Daponte Araya, Diaz Araya, & Cortés Aliaga, 2020).

A mediados del siglo XX, los musicos que integran las bandas de bronce
provienen de escuelas e influencias distintas. No todos fueron formados
en las filas militares, incluso, varios provienen de la tradicién andina, de
melodiasy bailes que se adquieren en las practicas rituales; en este periodo
aun no se generaliza la lectoescritura:

“Aprendian todos de paila, no tenian maestro, sabian lo que to-
caban asi no mas. Yo no po, yo tuve escuela, tuve escuela, aprendi
con buenos musicos J...[. S, tuve maestro”

(JUAN CARLOS HENRIQUEZ, 2024).

La impronta autodidacta que releva el aprendizaje “de paila”, también
guardarelacién con la participacion en ceremonias y actos sagrados. Este
contacto con la tradicidn andina es fundamental para situar las trayec-
torias de las bandas de bronce y su presente; lo anterior, porque la lecto-
escritura propiciard “la transformacién musical ritual desde la tradicién
oral ala escrita, posibilitando la circulacién de un repertorio con formas
definidas que dio paso a nuevos géneros musicales que se denominaron

88



ritmos” (Diaz Araya, Cortés Aliaga, Daponte, & Antezana Llanes, 2022,
pag. 173). Este fenémeno cultural ird en estrecha relacidon con las nuevas
generaciones de musicos:

“Los grupos de las bandas antiguas eran casi todos los veteranos,
eran jubilados del ejército, del interior, ya no me acuerdo mucho
de los nombres, pero tenian sus instrumentos antiguos, no como
ahora, pero igual ellos tocaban los bailes, eran buenos musicos
porque eran del ejército, pero todo eso fue cambiando. A medida
que fue pasando el tiempo fue aprendiendo gente nueva, se fue
aprendiendo nuevas cosas”

(ALEJANDRO GUTIERREZ, 2024).

Las bandas de bronce fueron consoliddndose como parte de la reconfigu-
racién que trajo la ciudad en las practicas rituales que dan vida a las fiestas
religiosas. As{ mismo, la organizacidn de los musicos estuvo a cargo de los
integrantes con mayor experiencia tocando y siendo parte de las ceremo-
nias y protocolos de pueblos y santuarios; la figura de estos lideres dio
paso al reconocimiento de las primeras bandas, como la banda de Pérez:

“Mira, antiguamente las bandas, habian dos, dos grupos le llamaba-
mos, no tenfamos nombre como banda tal, entonces, yo tocaba con
cierto grupo que empezamos a tocar varios, que al finalle pusimos
Los Tigres. Ahi se iniciaron Los Tigres, en el ano 67 mas o menos.
También hay varios que estdn muertos, que estdn fallecidos, y hay
otros que, hay algunos que actualmente tienen su propia banda,

89






el Putreno que le decimos, el Pedro Bravo, él estaba aprendiendo,
ahoraesuno delosjefes, de los capos de acd de Arica, que organiza
las bandasy todo”

(REINALDO SANTIBANEZ, 2024).

El rol de estos capos mantuvo la estructura original que operaba en los
pueblos andinos y oficinas salitreras, esta responsabilidad implicd el esta-
blecimiento de contratos con las agrupaciones de bailes, principalmente
los Morenos de Paso, ademds de la creacién y adaptacion de melodias po-
pulares para su uso en las ceremonias y procesiones religiosas. Don Juan
Carlos Henriquez es reconocido por adaptarlos ritmos provenientes desde
Bolivia, destacando enla recreacion de callaguallas y culliguallas, que de-
butaron en las celebraciones de Las Penas y LaTirana (Diaz Araya, Cortés
Aliaga, Daponte, & Antezana Llanes, 2022). En este contexto, la emer-
gencia de LosTigres propicid el surgimiento de nuevas bandas de bronce:

“Trabajé en la banda Los Tigres en el 85, hasta finales del 89, y ah{
empezaron a haber dificultades por el compromiso de que ami me
habian dadolaoportunidad de hacerlos contratos, todas esas cosas,
yamuchosnoles parecio bien]...| En una reunion nos salimos, a todo
esto {bamos a Las Penasy alla se habia conversado con algunos de
que hiciéramos una bandadelos jévenes, nos juntamos el primer,
el 2 de enero, nosjuntamos aempezarlabandaalacualle {bamosa
poner Juventud Los Tigres, y después sucedid que se enteraron Los
Tigres... entonces, fuimos al otro dia, ya cada uno con un nombre,
y le pusimos Juventud del Folclor, porque como haciamos folclory

91



esas cosas, asi que empezamos con los fundadores, pucha, losvoy a
nombrar, en el bajo el Cheleri que es conocido, el Moncho, Guerra,
el Panda; después enla trompeta estd el Kenlo, el Pilsen, estaba yo,
el Richard Rodriguez, en ese tiempo los fundadores”

(PEDRO BRAVO, 2024).

La trayectoria de la banda Los Tigres permite dimensionar el rol que tu-
vieron estas organizaciones musicales en la formacidn de nuevas gene-
raciones de musicos, ala manera de un semillero que también posibilitd
el surgimiento de nuevos liderazgos y, con el tiempo, nuevas bandas que
no sélo guardan en sus nombres la identidad del grupo, como el caso de
Juventud del Folclor, sino también reflejan los cambios de época:

“En cierta parte los mismos viejos antiguos le ensenaron a los jove-
nes las tradiciones, saber cdmo comportarse, todo lo demas, pero
la juventud va cambiando, dentro del tiempo va cambiando, ya
tienen sus formas de crear, sus formas de tocar, de vestirse ellos,
entonces, cuando ya habia gente adulta, gente joven, como que
se hacian dos lotes, la gente adulta se iba para un lado y la joven
para otro lado”

(JULIO CLAVIJO, 2024).

92



93






95

“Hablar de Los Tigres, yo creo que todos podemos hablar de Los
Tigres, porque todos pasaron por los Tigres, son pocos los musicos
que no hayan pasado, y estar a cargo de la banda es una responsa-
bilidad muy grande. Yo la tomé hace muchos afios atrds y por ca-
sualidad me tocé amihacerme cargo de la parte musical y después
con el tiempo hacerme dueno practicamente de la banda, porque
para que esto siguiera hay que tomar decisiones, en la parte eco-
ndmica, en la parte organizativa, y la parte de difundir lo que ti
vas a hacer, o sea, pelearlos contratos, jugartela, el sacrificiodeiry
estaren los pueblos, dejar bien puesto el nombre ...[ Por Los Tigres
han pasado muchas generaciones, si hablamos de generaciones yo
creo que estamos en la décima, duodécima ... Anteriormente yo
conversaba con el Beto Manzanares [...[ y él me contaba que Los
Tigres no eran del 82, Los Tigres son unos 20, 25 anos antes, que
Los Tigres antes no tenfan nombre, antiguamente se llamaba la
banda del Juan Pérez, la de Manzanares, varios nombres, hasta
los de Castro se llamaban”

(JUAN TARIFA, 2024).



Desde la formacidn de las primeras bandas de bronce, y bajo el alero de
la trayectoria de Los Tigres, se puede reconocer una dindmica interge-
neracional de aprendizajes, que tiene que ver con la transmision de las
tradiciones y comportamientos en las précticas rituales, y también con
la integracion de elementos propios a los nuevos tiempos:

“Antiguamente la musica era mas simplificada, no habfan los, no
estaban, no se daba para estudiar muasicarealmente, era mds dificil
irse a un instituto, a un conservatorio, estudiar musica en si no,
entonces, el musico era autodidacta méds que nada, autodidactay
aprendia sus cositas y ejecutaba lo que sabia, la musica en si. Los
compases en salto, por ejemplo, eran ocho compases en salto, ocho
compases los bajos, los baritonos, ocho, asi{, muy corto]...[Y como
le decia recién, la musica ya no es la escritura de antes, como la
musica, todo evoluciona, lamusica tuvo su evolucion, se aprendio
mas, se aprendieron otros acordes, se van metiendo otras cositas
que antes uno no hacia por desconocimiento o porque realmente
no lo sabia, hoy dia si se practicay se hace”

(HECTOR SANTIBANEZ, 2024).

96



LEYENDA MUSICAL
A ARICA-CHLE & & |




El primer sentimiento que yo siento

La evolucién musical de la fiesta nortina —~durante el siglo XX~ parte con
la integracion de estilos militares interpretando marchas e himnos, asi
como ritmos andinos como huaynosy cacharpayas, muisica por comparsa
de lakitas y marchas bolivianas que seran la base de las diabladas chile-
nas. Con el tiempo el repertorio musical integrard ritmos populares que
se entrecruzardn con los religiosos, destacando las cumbias y boleros,
entre otros (Daponte Araya, Diaz Araya, & Cortés Aliaga, 2020). La inte-
gracién de la musica popular permitié que las bandas se modernizaran
para obtener nuevos contratos (Diaz Araya, Cortés Aliaga, Daponte, &
Antezana Llanes, 2022):

“Entonces, ahi empezamos a salir, a ensayar, a ensayar, como es-
tabamos todos motivados, todos jévenes, tenia mas o menos 24,
25 aflos, y todos motivados, casi de la misma edad, empezamos a
viajar con contratos para Iquique, el Festival de San Bernardo, en
Santiago, empezamos a salir bastante para el Perd, Tacna, pucha,
nos fue bien en ese ano, como tres, cuatro, cinco anos, estuvimos a
flote y luego volvimos alanormalidad. Ya entonces, en ese tiempo
lasbandas que habian aca, estaban Los Tigres, Los Ases del Folclor,
que eran Sonido 88, que después pasé aser Los Ases, después yano
habian mas bandas, ahora han salido caleta de bandas”

(PEDRO BRAVO, 2024).

98



929



% 100



De la mano con los nuevos contratos, también, se fueron integrando
nuevos formatos de presentacion acorde al contexto citadino; dindmicas
y eventos diferentes a la atmésfera de las fiestas patronales o de santua-
rios. Los festivales folcléricos y tambos serdn los espacios en los que se
ampliardn los repertorios musicales:

% 101

“A mi papa le tocaba tocar porque no habia muchas bandas en ese
entonces, tenfan que tocar no solamente en los pueblos para el
interior, no solamente en las fiestas religiosas, sino también para
amenizar, y una cosa increible, un recuerdo muy lindo que tengo
de él, que fue ya mds grande, mas adolescente, lo vi tocar ameni-
zandoy era buenisimo. Miviejo era bastante bueno como musico,
me acuerdo que se juntaron con otro amigo que hacia bateria, ¢l
trompeta, y un bajo, y armaban cumbias, y muchas veces en esas
cumbias le tocaba hacer el solo, improvisar, y eso me sorprendi6
muchisimo”

(JUAN PEREZ JR., 2024. Hijo del musico Juan Pérez).
“Se tocaban cumbias, valses, boleros, lo que se toca ahora igual
pero mas nuevo, para alld para los pueblos se tocaba otra cosa,

puro folclor, folclor boliviano, puras cosas asi, no era como tocar
la orquesta, que era otra cosa”

(JUAN CARLOS HENRIQUEZ, 2024).



El circuito de presentaciones en contexto citadino, sin embargo, distade
lo que acontece en los pueblos y santuarios, lugares donde prevalece un
calendario festivo en el que confluyen -y también yuxtaponen- valores
y practicas rituales prehispanicas, consecuentes a los tiempos del ciclo
agrario y respeto alas deidades fundantes, con la estructura instalada por
las cofradias que establecen un orden en funcidn de los ciclos litirgico y
santoral, propios a la fe catdlica. (Diaz Araya, Galdames Rosas, & Munioz
Henriquez, 2012). Los contextos festivos en pueblos y santuarios, por
ende, guardaran ciertas diferencias tanto en lo que refiere al repertorio
musical como a los protocolos:

% 102

“En el santuario generalmente ejecutamos la musica, un 80% mu-
sica propia de nosotros, a diferencia que en un pueblo nosotros
siempre vamos a mantener una linea de costumbres, hay temas,
hay repertorios que solo se tocan en pueblo, diferentes pueblos,
en todos los pueblos, que si ti, qué me atrae mas, yo te diria que
es pueblo, porque siempre se aprende algo nuevo J...[ Pueblos que
de repente hemos ido por 20 afios, y de repente salta algo nuevo
que se haciay se dejé de hacer, o muchas veces nosotros estamos
rescatando esa parte, o sea, llegamos a un pueblo y, oye, vamos de
frente alaiglesia[...[no po’, hay que hacerlallegada primero, acd es
la entrada, poracd no por alla|..[ muchas veces los alférez toman
la fiesta y no saben, y los encargados de llevar esa, esa, de liderar
la fiesta en cuanto a costumbres somos los musicos, pero para eso
hay que saber, hay que saber, yaha pasado eso, no todos podemos
decir que tienen la misma cualidad”

(JUAN TARIFA, 2024).



% 103



“Las pawas se hacian en las fiestas no mds, este pueblo estaba de
cumpleanos, asi, y uno dice cumpleanios porque celebraban la fiesta
completa| patronal|. Habia de todo, copete, de todo, y cuando uno
llegaba al pueblo, fogata, la coca, y ahi repartian eso, el cocoroco
que le decfan... segun el pueblo a veces tocaba pura banda, tocaba
cumbia, de todo, en el interior uno toca puras cumbias no mas,
bailables, para que todo el pueblo baile, no eran bailes religiosos
[de santuario|, ahi era pura gente que iba abailarya tomar en esos
anos. En todos los pueblos hacen esa costumbre]...[y en el Calvario
ponen el carbon, la coca, y rezan, el que le pega reza... asi cuando
la fiesta llega al pueblo”

(JUAN CARLOS HENRIQUEZ, 2024).

La organizacidn de las bandas de bronce para asistir alas fiestas de pueblos

y santuarios implica tratamientos distintos, pues, los contratos para las

primeras se establecen con alférez, mientras que en las segundas, como

la celebracién de Las Penas o La Tirana, el acuerdo se realiza con los con-
juntos de baile, lo cual implica ensayos:

% 104

“I...| porejemplo, acd, ya estd terminando Carnaval y estai pensan-
do en Candelaria, 2 de febrero, ya estai buscando contrato, que te
llaman a ensayo, algin baile, ya estai metido, pero casi siempre se
hace en estas fechas, casi siempre enero, febrero, el puro Carnaval,
yacomo que se cortala fiesta, después viene Candelaria, marzoya
empiezan con los bailes, empieza carnaval para el interior... y ya
queda la cagd para arriba, empiezan a salir todos”

(JULIO CLAVIJO, 2024).



LN

A

X .I.r..l-
\ Sr.___ :

!ﬂf\

AW



“El asunto es que mejor, o sea, yo veo la oportunidad de ir a los
pueblos mejor porque resulta que para La Tirana, o sea, para Las
Penas, hay que hacer ensayos, octavas, subidas al altar, y eso, choca-
mos con los compromisos que tenemos para interior, me entiende.
Para Las Penias se hace todo eso, las octavas, todo eso, y si vamos
para los pueblos no se hace eso sino que se ensaya como banda un
repertorio y se va a tocar los cuatro dias que, depende de los dias
que nos contraten, y es para mi mejor porque me evito esos ensayos,
que te consume los tiempos de los contratos que puedas tener”

(PEDRO BRAVO, 2024).

Larelacidn contractual que establecen las bandas de bronce con alférezy

bailes, considerando la evolucién musical de los repertorios, escenarios,

y cambios de época, expresa la modernizacion de las practicas rituales

nortinas. La participacidn en la fiesta genera un contraste entre el acto

de fey el trabajo, en respuesta a la calendarizacién religiosa se evidencia

la incompatibilidad general que separa lo sagrado de lo profano (Byung-
Chul Han, 2021):

% 106

“Yo siempre lo he dicho, hay algunos que van a tocar, a ganar pla-
ta, y piden plata]...[Ta vas a hacer una pega, primero que nada es
una pega. Y después de la pega... y lavirgen, el santo, es tu proble-
ma, no de la banda, el que tiene fe solito en el santo, en la virgen,
como yo, me gusta ir a Las Penas [...[ El problema es que se tiene
harto contrato pero no es para vivir, porque ti te vas una semana
para arriba, ya, que te gasti tus buenas moneas J...[ después llegai



% 107

y quedai parado una semana, entonces teni que echar mano con
lo que te queda]...[Nosotros nos juntibamos aparte porque noso-
tros trabajabamos, como yo trabajaba particular, yo me hacia el
tiempo para salir”

(JULIO CLAVIJO, 2024).

“El primer sentimiento que yo siento a la fiesta religiosa, principal-
mente la que siento en La Tirana, es agradecimiento, agradecimiento
alamadre de nosotros, ala madre de Dios, por lo que nos permite
llegar a sus pies, avenerarla en familia, el encuentro con los amigos
musicos de otras ciudades porque en La Tirana te encuentras con
musicos de Arica, de Iquique, de Antofagasta, Tocopilla, musicos
que también vienen del sur”

(ISMAEL OJEDA, 2024).

“En lo personal yo mezclo las dos cosas, las dos cosas porque con
lo que le deciarecién, conla fiesta de La Tirana, es bien pagada pero
para mi, como le decia recién, tenemos como un tema de reunion
con la familia, digamos, todo lo que hago yo lo gasto alla po, ese
es como mi, es lo que siempre me inculcaron mis papas, mi papa
siempre ha sidoigual]...|Enlo personal, porque hay otra gente que
trabaja por es pagado, siigual tiene un sacrificio, la fiesta de La Ti-
ranaigual es sacrificada, el frio, el calor, el dfa, es muy sacrificado”

(HECTOR SANTIBANEZ, 2024).






La tradicidon de una raza de bronce

El presente delas bandas de bronce de Arica estd inmerso en un escenario
que reune a una comunidad de musicos antiguos y jovenes, maestros y

aprendices, de los que saben tocar a“pura paila”ylos que leen partituras.

Ellegado de los antiguos musicos de bronce se preserva pese alos cambios

de épocay evolucion musical, sin embargo, esimportante el contacto con

las nuevas generaciones, sobre todo por su vinculacion con las tradiciones
de las fiestas religiosas:

% 109

“Yo de cabro chico acompanando a mi papd [Zendn Gutiérrez|a
reuniones, juntas, de repente se tomaban su cervecita, almorza-
ban, o en la tarde su picantito, y hablaban... no, pucha, te acordai
cuando estabamos en tal parte, o te acordai cuando estabamos
en Las Penas y llegd un cabro, fulano de tal, y se puso a tocar al
tiro firme, el primer dia ya no sonaba nada. Es como esas cosas, el
tipico consejo que se me iba quedando grabado, esas experiencias
que iban teniendo, no sé po... oye, cuidado, anda adormir... cnando
hay que dormir porque, por ejemplo, en Las Penias todos esos dias
son cortitos, son cuatro dias pero son apretados, porque mucho,
todas las bandas acompanan a bailes, a veces yo he visto que hay
bandas que acompanan a dos, o bandas que acompanan de cua-
tro, de cinco, y en una fiesta compacta |...| entonces los musicos
qué, descansaban aveces quince minutos y de nuevo, levantarse”

(ZENON JR. GUTIERREZ, 2024. Hijo de Zenén Gutiérrez).



“Parami el significado de la fiesta religiosa mas importante en mi
vida familiar es la fiesta de La Tirana, ah{ estd la tradicién de fe
que inculcaron mis abuelos y posteriormente mi mamad, y ahi ha
sido de generacion en generacion. Yo también a través de mis hijos,
ahora de mi nieto que este sdbado a sus cuatro anos tocé platillo,
entonces, se repite este traspaso de generacion musical de miabuelo
ami, yyo ahoraa minieto, y eso me llend de orgullo. Entonces es
porlo mismo, porque paramila muisicanace de un sentimiento de
fe, nace desde algo que t tienes muy profundo en el corazén, no
solamente algo racional, pensante, sino que tiene que ver mucho
con lo que vas sintiendo al ejecutar el instrumento”

(ISMAEL OJEDA, 2024).

En este transito generacional, desde los antiguos musicos a las nuevas
b
generaciones existe un eslabdén intermedio, son los musicos de transicién

—que se lesllama-, dentro de los cuales destacan los fundadores de laban-
da de bronce Los Dinos, Julio Clavijo (platillos), Ismael Ojeda (bombo),
y Héctor Santibdnez (trompeta):

% 110

“La parte de integrarme a Los Dinos ... habia muerto mi mama,
habfa fallecido, y nos fuimos a San Miguel, contratamos la micro
del papa del Héctor Santibanez, el Reina, y los ibamos, todos, un
grupo de zamponeros, a saludarala tumbade mi mamaJ...{Le dije,
Tito hagamos una cosita, quiero tocar en una banda”

(JULIO CLAVIJO, 2024).



% 111



% 112

“Labandade Los Dinos surge, fue fundada legalmente el 2010, un 3
de octubre, perono nace ahi, labanda Los Dinos surge de la historia
de musicos mayores de edad, por decirlo viejos, con mucho carino,
que en su primera instancia fueron integrantes de la banda Los
Tigres, ya, entonces, maestro Reinaldo Santibanez, maestro Zenon
Gutiérrez, maestro Garrido |...| Ellos eran contratados por bailes,
digamos, no numerosos, por la responsabilidad y el compromiso
que tenfan como musicos con el baile religioso y con el surgimiento
de bandas jévenes estos musicos empezaron a quedar de lado, no
eran considerados por las bandas jovenes”

(Ismael Ojeda, 2024).

“Los Dinos cuando empezamos a tocar, cuando formamos labanda
éramos pura gente adulta, pero los viejitos no querian hacerse cargo,
yome hice cargoy empez0 a entrar gente nueva, gente joven, porque
mi hijo era el unico joven ahi, era el mas lolito, el Titin, entonces
empezamos a meter cabros J...[ Pero llega un momento en que los
cabros se portaron mal, todos nos portamos mal, pero, entonces,
ahi, tenia que haber una persona, unviejo que les pusiera maquina
|...|Enelfondo, siempre les decia que eso desprestigiabaalabanda,
entonces, empezamos a chocar con los cabros... pero una vez que
el Titin retom¢ la banda, empez6 esto con los amigos, y era mas
aceptable, ya, es como que la gente lo acepta ya”

(HECTOR SANTIBANEZ, 2024).



—

e










El gesto de integrar a los maestros de Los Tigres en la banda Los Dinos
da cuenta del respeto y cuidado hacia los mas antiguos. Atun asi es posi-
ble reconocer problemas respecto a su legado, es decir, sobre lo que no
debiesen olvidar las nuevas generaciones. No tiene tanto que ver con lo
conductual, de portarse bien o mal, sino con el ejercicio de memoria y
el trasfondo de la devocién nortina, aquello que ha perdurado pese a los
cambios de época y evolucién musical:

“Yo no dejo de interpretar los arreglos antiguos, no los tengo es-
critos, tocamos, todas las bandas tocamos los mismos arreglos, y
todo lo que hacemos nosotros hoy en dia quisiéramos que fuera
respetado, tocado de la misma forma en cincuenta afios mds, as{
como nosotros intentamos con los viejos, rescatar, que un dia no
vamos a estar nosotrosy que se siga interpretando de la misma for-
ma pero con el mismo respeto, porque nos ha tocado que llegamos
a pueblo, y de repente nos terciamos con bandas de jovenes, nue-
vas, pero no estan ni ahi, se pierde todo eso, lo unico que quieren
esya tocar un poco, se olvidan, no hacen las costumbres, algunos
andan apurados]...[ De hecho, a todoslos muchachos delabanda,
incluyendo mis hijos, que estan en la banda, yo siempre les digo:
no se olviden de las costumbres”

(JUAN TARIFA, 2024).

% 116



39

o LU TS T T
. DiNos Sj.. gTRos NQ..!

i
4

% 117



% 118

“Hace poquito hice una pawa en micasa, challando los instrumen-
tos, bombos nuevos, la ropa nueva que tenemos para el carnaval,
gorros, esas cosas, pero tampoco invito a todala gente de labanda
porque pasa lo siguiente, que algunos no toman consciencia de lo
que uno hace, se rien, hacen chacota, entonces, yo invito a la gente
que, o sea, que se relaciona mas porque todo esto hay que hacerlo
confeydevocion|...| Paraalgunos esto les parece chistoso, pero no,
enrealidad esto viene de pucha, son ancestrales, de pucha, de los
viejos antiguos, abuelitos, bisabuelos, desde otra etapa muy anti-
gua que hay en todas estas pawas, las tradiciones que tienen ellos”

(PEDRO BRAVO, 2024).

“La diferencia que hay, no, la juventud de ahora ha estudiado en
escuela, leen bien, han aprendido de musica pero los que somos de
la escuela, de la vieja escuela que le dicen, teniamos otros méto-
dos]J...[nosotros ensayabamos pero encabezabamos, en el interior
hay pueblos que no hay luz y tocabamos igual, no vai a estar con
el papelito, esta todo grabado aca [senala su cabeza]... Y estos ni-
nos de ahora dificil que hagan eso, los veo porque me he terciado
en los pueblos y les han pedido una cosa y han quedado parados,
ellos con el papelito, si, ellos han estudiado en la escuela, saben,
pero tienen que andar con el papelito, y en los pueblos no sirve de
nada el papel”

(ALEJANDRO GUTIERREZ, 2024).



T et
v




No existen las condiciones para decir los motivos concretos por los cuales
las nuevas generaciones no se vinculan con las costumbres mas antiguas
—o las ignoran—, sin embargo, la discusién que se vislumbra puede que re-
fiera alos estilos de vida. El habitar de los antiguos en la pampa y pueblos
de interior difiere de la vida cultural citadina; asf mismo, a la diferencia
entre “pailear”y leer partituras, se debe anadir el acceso y vinculacién
con las nuevas tecnologias —que son parte de la formacién profesional
en musica—. Pareciera que la modernizacidn de la fiesta ha generado una
tendencia a valorar mas las habilidades musicales que el repertorio que
da sentido a las practicas rituales:

“Es una realidad, dependen mucho los musicos jévenes de las
partituras, de hecho los primeros ensayos que yo fui, me llevé mi
papd y nunca me voy a olvidar que estaba, yo siempre iba para el
cementerio... y estaba Putreno | Pedro Bravo], alli canchando con
un lote pequeno, eran dos trompetas y una percusion, lo vi, y de
repente mi mama me dijo, anda para alla po, anda a tocar con tu
tio Putreno... y le dije, ¢tio, tiene una partitura?J...{, No, paileano
mas. Claro, ahi tuve que empezara tratar de qué formaylos dedos,
los sonidos, y aprendi también a pailear, tratar de memorizar, me
costd, cuesta harto”

(ZENON JR. GUTIERREZ, 2024).

% 120



“Lo que tiene que reconocer lajuventud, yo creo que mds que nada
las ensenanzas que les dan los viejos, porque hay viejos que son
musicazos, pero hay cabros que no son musicazos, estin aprendien-
do, entonces, esas enseianzas tienen que aprender de los viejos,
la humildad, la humildad de poder tocar tranquilo, no competir
con el otro de allado, no, que yo toco mejor que voh, que yo hago
tercera, que yo hago una arriba, que yo hago... no es competicion,
esarmonizacion, eso es lo que tiene que hacerunabanda, primera,
segunda, y tercera [voces], y asi tienen que hacer su musica, y que
suene armonizado, que suene bonito, esa esla ensenanza principal
que tiene que haber en una banda antes que todo”

(JULIO CLAVIJO, 2024).

En consideracién al recorrido por la trayectoria de los antiguos musicos de

bandas de bronce de Arica, laimpronta ancestral de lamusica que acompa-

nalosritos, fiestas y devocidén nortina, exige que las nuevas generaciones

de musicos se hagan responsables de la herencia cultural:

% 121

“Yo en el pueblo normalmente toco todos los dias porque me van
a buscar los amigos, la gente conocida me dice Santibanez, ven,
te armamos una banda, necesitamos a unos musicos parairala
iglesia, para ir al cementerio [...[ gy con quién podi? No po, no hay
gente all4, no hay gente que puedas decir, ya, vamos a tocar, 6, 8,
10 musicos, y como podemos hacer, bueno, vas airal cementerio, a
laiglesia]...[voy solo, voy solo, toco una melodia, toco una alaban-
za, toco un rato, descanso, vuelvo a tocar, esa es mi trayectoria”

(REINALDO SANTIBANEZ, 2024).



Fak A SUA

iﬁz{ug 1,Iuljl,,} 55 E)tid‘ I}u ,_Lg
(20l )i ‘l%y%*u u.&gl
T BLJ;LJ"A

< .‘_ !
L:)"'--w“ }f’ Z ::“F]
— Mﬁ-—_—_—-':--“‘q.—_-p{"'", N )

.




% 123

“La tradicion de una raza de bronce |...[los que tenemos la dicha
de ser hijos de musicos, yo de mi padre, bueno, yo desde que tengo
memoria siempre quise tocar, siempre me acostaba en la noche y
estaba en la pieza mia, y de repente mi papd estaba en los pueblos
tocandoyyoinventaba melodiasy todo, y eso también viene porque
aveces soniaba con tocar con mi papd, y eso de verlo, de haberlo visto
tocandoy también siendo una persona muy querida, muy querida
por muchos de los musicos, eramuy respetado, un gran musico mi
pap4, también, pero humanamente era, como decia él, era legal”

(ZENON JR. GUTIERREZ, 2024).



GLOSARIO

Pailear: Expresién que refiere al aprendizaje musical de oreja, guarda
relacién con la formacién autodidacta.

Pawa: Ritual de origen aymara para solicitar permiso y bendicién de la
Pachamama antes de realizar una actividad.

Taki: Danza de cardcter ceremonial que expresa los valores de la
cosmovision andina.

Tambo: Lugar de alojamiento para viajeros.

Tawantinsuyu: Denominacidn para referir al imperio Inka, significa
“las cuatro regiones juntas”.

% 124



REFERENCIAS

Byung-Chul Han. (2021). La desaparicion de los rituales.
Barcelona: Herder.

Daponte Araya, J. F., Diaz Araya, A., & Cortés Aliaga, N. (2020).
Musicos y fiesta en el santuario de La Tirana (1901-1950).
Utopiay Praxis Latinoamericana, 100-120. https://doi.org/10.5281/zenodo.4292714

Diaz Araya, A. (2009). Los Andes de Bronce. Conscripcién mi-
litar de comuneros andinos y el surgmiento de las bandas de bronce en
el norte de Chile. HISTORIA, 371-399. http://dx.doi.org/10.4067/So717-
71042009000200002

Diaz Araya, A., Cortés Aliaga, N., Daponte, ., & Antezana Llanes,
J. (2022). Resonancia de bronces. Organizaciones y maestros de musica en
LaTirana (1970-2000). Resonancias, 26(51), 171-199. 10.7764/res.2022.51.8

Diaz Araya, A., Galdames Rosas, L., &§ Munoz Henriquez, W.
(2012). Santos patronos en Los Andes. Imagen, simbolo y ritual en las
fiestas religiosas del mundo andino colonial (siglos XVI - XVII). ALPHA,

23 -39-
http://dx.doi.org/10.4067/S0718-22012012000200003

% 125



Diaz Araya, A., Martinez, P., & Ponce, C. (2014). Cofradias de
Arica y Tarapaca en los siglos XVIII y XIX. Indigenas andinos, sistema
de cargos religiosos y festividades. Revista de Indias, LXXIV/(260), 101-128.
https://doi.org/10.3989/revindias.2014.004

Diaz, A., Daponte, F., Corvacho, O., Arias, C., &§ Yampara,
D. (2017). Investigacion participativa sobre morenos de paso. Lega-
do afrodescendiente en la devocion popular de la region de Arica y Parinacota.
Disponible en http://www.sigpa.cl/media/upload/docs/INFORME_FI-
NAL_ MORENOS_DE_PASO_ARICA_Y_PARINACOTA_2017.pdf

Said Barahona, J., & Diaz Araya, A. (2011). Del ruido de
la euforia al silencio del simulacro. Instrumentalizacién del car-
naval en el norte de Chile (1929-1939). AISTHESIS(50), 55-72.
https://dx.doi.org/10.4067/S0718-71812011000200003

% 126



Gobierno de Chile

TESOROS HUMANOS VIVOS
RECONOCIMIENTD 2019

Primera edicidn, diciembre de 2025
1sBN (digital): 978-956-244-660-0
1SBN (impreso): 978-956-244-659-4

Ministra de las Culturas, las Artes y el Patrimonio
Carolina Arredondo Marzin

Subsecretaria del Patrimonio Cultural
Carolina Pérez Dattari

Directora del Servicio Nacional del Patrimonio Cultural
Nélida Pozo Kudo

Subdirectora (s) Nacional de Patrimonio Cultural Inmaterial
Paula Jaraquemada Rasse



Publicacién a cargo de
Ariel Patricio Fiihrer Fiihrer (Serpat)

Textos
Hugo Ignacio Farias Quijada

Edicién de textos www.cultura.gob.cl

Edmundo Bustos Azdcar (Serpat) www.patrimoniocultural.gob.cl
www.patrimonioinmaterial.gob.cl

Fotografia http://www.sigpa.cl/tesoros-humanos-vivos

Susana Villar Salas

Se autoriza la reproduccién parcial citando la

. ., fuente correspondiente.
Diseno de coleccidon

Estudio Vicencio Esta impresion se realizé en el mes de
diciembre del ano 2025 en los talleres de
Diagramacién Feyser en la ciudad de Santiago, Chile.

Paula Martinez Lara (Serpat) Se imprimieron 200 ejemplares.



-0%{0-

LI7-Y

En este volumen presentamos
a quienes recibieron el reconocimiento
Tesoros Humanos Vivos el afo 2019,

manifestaciones del patrimonio cultural inmaterial,

que nos impulsan como Servicio Nacional del
Patrimonio Cultural a reforzar nuestro compromiso

con las comunidades hacia su salvaguardia,
su continuidad en el tiempo y su transmisiéon

a futuras generaciones.



